
135 
 

 

Jurnal Studi Agama dan Sosiologi Agama 

 E-ISSN: 3123-6359 

https://ejournalarsypersada.com/index.php/sosioagama/index 

 

 

Peran Institusi Keagamaan dalam Pemberdayaan Sosial-Ekonomi 

Masyarakat Sumatera 

M.Hakim Sembara Purba, Irfan Yusuf, Ahmad Satria 

Ilmu Komputer, Fakultas Sains dan Teknologi, Universitas Islam Negeri Sumatera Utara. 

 

Keywords: 

Lembaga Keagamaan, 

Zakat  Produktif, 

Wakaf, UMKM, 

Sumatera 

 

Author’s email: 

hakim.purba01@gmail

.com 

 AbstraK 

 Studi ini meneliti perubahan fundamental fungsi lembaga 
keagamaan di Sumatera, yang bergeser dari orientasi ritual-
tradisional ke peran sebagai penggerak pertumbuhan ekonomi 
dan stabilitas masyarakat. Kajian ini menelaah bagaimana 
organisasi Islam dan Kristen menciptakan sistem 
pemberdayaan melalui manajemen dana komunitas, terutama 
melalui instrumen Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf 
(ZISWAF). Menggunakan metode kualitatif deskriptif, riset 
ini mengeksplorasi berbagai strategi pemberdayaan yang 
diimplementasikan oleh entitas keagamaan seperti BAZNAS, 
Muhammadiyah, Nahdlatul Ulama, dan. Hasil penelitian 
mengungkapkan bahwa walaupun kapasitas pengumpulan 
zakat di Sumatera Barat diperkirakan sebesar Rp 4,2 triliun, 
implementasi aktual hanya mencapai Rp 475 miliar, 
menandakan peluang ekspansi yang substansial. Program 
wakaf produktif berbasis muzara'ah di Aceh berhasil 
mendongkrak penghasilan penerima manfaat dari Rp 468.333 
menjadi Rp 943.333. Penguatan UMKM melalui ekosistem 
pasar internal dan prinsip ekonomi syariah oleh 
Muhammadiyah dan NU, serta transformasi digital layanan 
mencerminkan kreativitas dalam pemberdayaan ekonomi 
berbasis komunitas religius. Hambatan yang teridentifikasi 
mencakup persoalan legitimasi pengelola wakaf, minimnya 
pemahaman masyarakat terhadap instrumen keuangan Islam 
kontemporer, dan disparitas antara potensi dan capaian aktual 
dana. Studi ini menyimpulkan bahwa lembaga keagamaan 
telah menjadi pelaku vital dalam pembangunan inklusif 
melalui fasilitasi akses pendidikan, penguatan ekonomi 
berkelanjutan, dan konsolidasi ikatan sosial, yang menuntut 
profesionalisasi manajemen, keterbukaan institusional, dan 
sinergi lebih intensif dengan pemerintah serta dunia usaha. 

 

https://ejournalarsypersada.com/index.php/sosioagama/index


136 
 

Pendahuluan 

Evolusi peran institusi keagamaan di Pulau Sumatera mencerminkan pergeseran 

fundamental dari fungsi ritualistik-tradisional menuju peran sebagai katalisator pembangunan 

ekonomi dan stabilitas sosial. Di tengah tantangan kemiskinan dan disparitas ekonomi, institusi-

institusi ini baik Islam, Kristen, Buddha, maupun Hindu telah membangun ekosistem 

pemberdayaan yang mengisi celah-celah struktural yang seringkali luput dari jangkauan intervensi 

pemerintah. Dengan memanfaatkan modal sosial yang berakar pada nilai-nilai transendental, 

organisasi keagamaan di Sumatera tidak hanya mendistribusikan bantuan karitatif, tetapi juga 

mengelola aset produktif yang signifikan melalui mekanisme zakat, wakaf, kolekte, hingga dana 

punia. Fenomena ini sangat krusial di wilayah seperti Aceh, Sumatera Utara, dan Sumatera Barat, 

di mana identitas keagamaan seringkali menjadi landasan bagi perilaku ekonomi jemaat atau 

umatnya. 

Secara teoretis, keterlibatan institusi keagamaan dalam ranah publik-ekonomi dapat 

dipahami melalui lensa fungsionalisme struktural Émile Durkheim, yang memandang agama 

sebagai "lem sosial" atau fakta sosial yang menciptakan solidaritas melalui sistem kepercayaan dan 

praktik kolektif yang menyatukan individu ke dalam komunitas moral. Durkheim menekankan 

pentingnya solidaritas sosial—rasa keterikatan antarindividu—yang dalam konteks Sumatera 

mewujud dalam bentuk kerja sama komunal berbasis iman untuk mengatasi masalah kemiskinan. 

Dalam masyarakat yang kompleks, fungsi ini berkembang menjadi solidaritas organik, di mana 

lembaga keagamaan menjadi bagian dari sistem sosial yang menjaga keseimbangan (equilibrium) 

melalui redistribusi sumber daya (Fathoni, 2024). 

Sejalan dengan pandangan Durkheim, Talcott Parsons melalui model AGIL (Adaptation, 

Goal Attainment, Integration, Latency) menjelaskan bagaimana sistem sosial, termasuk lembaga agama, 

harus beradaptasi dengan lingkungan ekonomi untuk mencapai tujuan kesejahteraan jemaat. Di 

Sumatera, institusi keagamaan menjalankan fungsi adaptasi ini dengan mentransformasikan dana 

sosial seperti Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf (ZISWAF) menjadi modal produktif. Hal ini juga 

diperkuat oleh teori etika ekonomi Max Weber, yang menunjukkan bahwa orientasi keagamaan 

tertentu dapat mendorong terciptanya semangat rasionalitas ekonomi. Weber berargumen bahwa 

agama bukan sekadar refleksi kondisi material, melainkan kekuatan independen yang dapat 

memengaruhi perkembangan ekonomi melalui pembentukan perilaku praktis penganutnya 

(Rahmatika, 2024). 

Metodologi 

Penelitian ini dilakukan menggunakan metode studi kepustakaan atau tinjauan literatur. 

Tinjauan literatur adalah ringkasan yang komprehensif tentang studi yang telah dilakukan sebelumnya 



137 
 

tentang suatu topik khusus, yang bertujuan untuk menginformasikan kepada pembaca apa yang sudah 

diketahui dan apa yang masih belum diketahui mengenai topik tersebut. Tujuan utamanya adalah 

untuk menemukan dasar atau logika dari studi sebelumnya atau untuk mengembangkan ide-ide 

penelitian selanjutnya. Sumber studi literatur dapat berasal dari berbagai media, seperti jurnal, buku, 

dokumen, internet, dan koleksi pustaka. Metode studi literatur melibatkan serangkaian kegiatan seperti 

pengumpulan data dari berbagai sumber pustaka, proses membaca, pencatatan informasi, dan 

pengelolaan materi yang relevan untuk penulisan. Fokus penulisan dalam jenis studi literatur ini adalah 

pada temuan-temuan riset yang berkaitan dengan topik atau variabel khusus tersebut (Zed, 2008). 

Tinjauan literatur dalam penelitian ini dilakukan untuk mengidentifikasi apa yang telah 

diketahui dan apa yang masih menjadi celah penelitian (research gap) dalam kajian pemberdayaan 

ekonomi berbasis lembaga keagamaan. Melalui pendekatan ini, peneliti dapat merumuskan 

kerangka konseptual serta menarik sintesis kritis dari berbagai hasil penelitian sebelumnya guna 

memperkuat analisis dan argumentasi penelitian (Creswell, 2014). 

Hasil dan pembahasan 

Institusi Islam di Sumatera menunjukkan pergerakan yang sangat dinamis dalam mengelola 

dana umat untuk pengentasan kemiskinan. Strategi utama yang diadopsi adalah transformasi 

pengelolaan Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf (ZISWAF) dari pola konsumtif menjadi pola 

produktif. Di Provinsi Sumatera Barat, potensi zakat yang sangat besar, diperkirakan mencapai Rp 

4,2 triliun, merupakan aset strategis yang jika dikelola secara optimal dapat menjadi mesin utama 

pertumbuhan ekonomi daerah. Hingga saat ini, realisasi pengelolaan dana tersebut baru menyentuh 

angka sekitar Rp 475 miliar, yang menunjukkan adanya ruang pertumbuhan yang sangat besar 

melalui penguatan literasi dan transparansi kelembagaan (BAZNAS, 2025). 

Badan Amil Zakat Nasional (BAZNAS) menjalankan peran "Pekerja Sosial" yang 

multidimensi, mencakup fungsi pemungkin (enabling), pendukung (supporting), dan pelindung 

(protecting).1 Melalui program seperti "Zmart" (ritel mustahik) atau pemberdayaan UMKM, 

BAZNAS tidak hanya memberikan modal, tetapi juga pendampingan teknis untuk memastikan 

usaha mustahik dapat berkelanjutan. Efektivitas program ini sering diukur menggunakan Indeks 

CIBEST atau pendekatan Maqashid Syariah untuk melihat dampak material dan spiritual secara 

simultan (Gustin & Atmaja, 2022). 

1. Paradigma Wakaf Produktif di Aceh dan Sumatera Utara 

Seperti di provinsi Aceh, dengan kekhususan syariatnya, menjadi laboratorium bagi 

implementasi wakaf produktif di tingkat akar rumput. Di Kabupaten Bireuen, aset wakaf tanah 

yang mencapai 2.236,44 hektar dikelola dengan sistem muzara’ah atau bagi hasil pertanian. Model 

ini memberikan akses kepada masyarakat miskin untuk mengelola lahan produktif milik umat, yang 

secara empiris terbukti meningkatkan pendapatan mereka secara signifikan. Data menunjukkan 



138 
 

bahwa pendapatan rata-rata mustahik (penerima manfaat) sebelum mendapatkan akses tanah 

wakaf adalah Rp 468.333,33, dan angka ini melonjak menjadi Rp 943.333,33 setelah intervensi 

program wakaf produktif (Nur, 2023). 

Namun, efektivitas wakaf produktif di Aceh masih terhambat oleh masalah legalitas dan 

profesionalisme pengelola atau nazhir. Di Kabupaten Pidie, meskipun terdapat 363,02 hektar aset 

wakaf, banyak lahan yang terbengkalai karena kurangnya dana operasional dan minimnya 

keterampilan manajerial para nazhir. Sebagian besar masyarakat di wilayah ini masih memandang 

wakaf dalam dimensi konsumtif, seperti untuk pembangunan masjid atau kuburan, sehingga literasi 

mengenai wakaf dalam bentuk saham atau investasi bisnis masih sangat rendah (Rahmatillah, 2022) 

Berikut Daftar Penerimaan Wakaf Sawah Masjid Istiqamah Matang Panyang 

No Desa Luas Lahan Hasil Wakaf 
produktif 

1 Matang Mesjid 51,975 m2 Rp. 44.327.000 

2 Matang Sagoe 12,548 m2 Rp. 11.046.000 

3 Matang Cot Paseh 16,175 m2 Rp. 11.261.250 

4 Cot Panjoe 12,809 m2 Rp. 11.667.000 

5 Paya Meuneng 8,730 m2 Rp. 3.890.500 

6 Paya Lipah 3,641 m2 Rp. 2.347.000 

 jumlah 105,878 m2 Rp. 84.538.750 

Sumber : Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam. 

 

2. Peran Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama dalam Ekosistem UMKM 

Muhammadiyah dan Nahdlatul Ulama (NU) di wilayah Sumatera tidak hanya berfungsi 

sebagai organisasi massa Islam, tetapi juga sebagai penyedia infrastruktur ekonomi melalui Amal 

Usaha Muhammadiyah (AUM) dan Lembaga Perekonomian NU. Di Medan, pemberdayaan Usaha 

Mikro, Kecil, dan Menengah (UMKM) dilakukan dengan menciptakan pasar internal di lingkungan 

sekolah dan universitas Muhammadiyah. Strategi ini melibatkan kolaborasi antara pelaku UMKM 

dengan pimpinan organisasi untuk memastikan akses pembiayaan dan inovasi produk tetap terjaga. 

Keberhasilan program ini seringkali bergantung pada dukungan moril dan materil dari manajemen 

amal usaha yang mengarahkan anggotanya untuk mengonsumsi produk-produk kader sendiri 

(Nasution et al., 2025). 

 

Keterangan :  

  = Lingkungan Amal Usaha Muhammadiyah 

  =UMKM yang berjualan di lingkungan amal usaha 

Muhammadiyah 
Gambar 1. UMKM yang 
beroperasional di 

lingkungan Amal Usaha 

Muhammadiyah (tanpa 

adanya kerjasama dengan 
UMKM lainnya) 



139 
 

Pada gambar 1 di atas menggambarkan kondisi UMKM di lingkungan amal usaha 

Muhammadiyah yang bergerak sendiri tanpa adanya kerjasama dengan UMKM di lingkungan 

Muhammadiyah lainnya. Mereka berdagang dengan segmen homogen walaupun produk mereka 

dianggap inovatif, namun strategi pemasaran penting dilakukan UMKM untuk mengekspansi 

produk mereka. 

 

Keterangan     

= UMKM bekerjasama produk usaha ke 

UMKM lainnya yang berjualan di lingkungan amal 

usaha Muhammadiyah yang didukung oleh pimpinan 

Muhammadiyah dan pimpinan amal usaha 

Muhammadiyah. Informasi produk, kebutuhan 

produk dan segmen pasar menjadi cara untuk 

meningkatkan profitabilitas UMKM 

 

Pada gambar II, di atas adanya harapan dan komitmen dari koordinator bidang ekonomi 

PDM kota Medan, seperti akan membuat lembaga khusus UMKM yang berbadan Abdi Sabha 

(Jurnal Pengabdian kepada Masyarakat) hukum, untuk menguatkan dan memperlancar gerakan 

ekonomi UMKM dalam hal pinjaman pembiayaan. Komitmen tidak hanya ucapan namun sudah 

dibuktikan dari beberapa UMKM sudah menerima bantuan dari LAZISMU atas rekomendasi 

PDM kota Medan (Nasution et al., 2025). 

Di sisi lain, NU melalui pendekatan ekonomi syariahnya menekankan pada penghapusan 

praktik rente yang seringkali menjerat pengusaha kecil di Sumatera. Penggunaan produk perbankan 

syariah seperti murabahah (jual beli dengan margin) memberikan kepastian angsuran bagi nasabah 

UMKM. Institusi ini percaya bahwa dengan sistem bagi hasil yang adil, UMKM akan memiliki daya 

tahan yang lebih kuat dalam menghadapi krisis ekonomi dibandingkan sistem bunga konvensional 

yang kaku (Ahmad, 2010). 

3. Peran Pembantu Muhammadiyah dalam Sistem Zakat 

Evolusi gerakan filantropi Islam di Indonesia telah mencapai titik di mana profesionalisme 

institusional bukan lagi sekadar pilihan, melainkan keharusan teologis dan praktis. Dalam diskursus 

ini, Muhammadiyah melalui Lembaga Amil Zakat, Infak, dan Sedekah Muhammadiyah 

(LAZISMU) berdiri sebagai garda depan yang mengintegrasikan semangat reformisme Islam 

Gambar 2.. UMKM yang beroperasional dan 

Bekerjasama dengan UMKM Lainnya di lingkungan 

Amal Usaha Muhammadiyah di Kota Medan 



140 
 

dengan manajemen modern. Sejarah panjang organisasi ini dalam pemberdayaan sosial, yang 

berakar pada teologi Al-Ma'un, telah bertransformasi menjadi sistem tata kelola zakat yang 

kompleks, didukung oleh ijtihad fikih kontemporer dan adopsi teknologi digital yang agresif. 

Laporan ini akan menguraikan secara mendalam bagaimana Muhammadiyah 

mengonseptualisasikan zakat tidak hanya sebagai ritual ibadah, tetapi sebagai instrumen strategis 

untuk pengentasan kemiskinan dan keadilan distributif di era modern (Arifah et al., 2024). 

Nilai-nilai dasar dalam fikih zakat Muhammadiyah, atau yang disebut sebagai al-qiyam al-

asasiyyah, berpusat pada konsep tauhid. Prinsip ini menyatakan bahwa Allah adalah pemilik absolut 

atas segala kekayaan, sementara manusia hanyalah wakil-Nya (al-istikhlaf) yang diberikan wewenang 

sementara untuk mengelola harta tersebut. Oleh karena itu, kepemilikan individu dalam Islam 

diakui namun bersifat relatif dan memiliki fungsi sosial. Pengabaian terhadap fungsi sosial harta ini 

dianggap sebagai pengingkaran terhadap esensi tauhid itu sendiri. Hal ini sejalan dengan prinsip 

keadilan distributif yang dikoreksi, di mana keadilan tidak hanya berarti membagi rata, tetapi 

memastikan bahwa kelompok-untuk kelompok yang lemah (mustadh’afin) mendapatkan 

perlindungan melalui sistem zakat (Utami et al., 2024). 

Peran edukatif Muhammadiyah telah berkontribusi signifikan dalam meningkatkan 

kesadaran masyarakat tentang kewajiban zakat. Melalui berbagai program sosialisasi dan edukasi 

yang dilakukan secara masif dan berkelanjutan, semakin banyak umat Islam yang memahami dan 

menunaikan zakat (Hafidhuddin, 2002). 

Data menunjukkan bahwa jumlah muzakki yang membayar zakat melalui Muhammadiyah 

mengalami peningkatan yang konsisten setiap tahunnya. Peningkatan ini tidak hanya dari kalangan 

anggota Muhammadiyah tetapi juga dari masyarakat umum yang tergerak untuk berzakat setelah 

mendapat edukasi dari Muhammadiyah. Kemudahan akses pembayaran yang disediakan 

Muhammadiyah juga mendorong lebih banyak orang untuk menunaikan zakat. Banyak muzakki 

yang sebelumnya tidak tahu kemana harus menyalurkan zakatnya, kini dapat dengan mudah 

membayar melalui berbagai saluran yang disediakan Muhammadiyah. 

4. Dinamika Fikih Zakat Kontemporer dan Ijtihad Muhammadiyah 

Tantangan zaman modern menuntut redefinisi terhadap objek-objek zakat yang 

sebelumnya tidak dikenal dalam kitab-kitab fikih klasik. Muhammadiyah, melalui ijtihad kolektif di 

Munas Tarjih, telah merumuskan panduan zakat kontemporer yang sangat adaptif terhadap 

perkembangan ekonomi digital dan industri. Reaktualisasi ini mencakup perluasan subjek zakat, 

objek zakat, hingga metode penghimpunan yang meninggalkan cara-cara tradisional. Salah satu 

terobosan penting adalah pengakuan terhadap zakat profesi sebagai bagian dari zakat mal yang 

wajib ditunaikan oleh setiap Muslim yang memiliki penghasilan rutin (Nasution, 2021). 



141 
 

Ketentuan zakat profesi dalam Muhammadiyah menetapkan bahwa penghasilan yang 

dikenakan zakat adalah penghasilan bersih, yaitu pendapatan setelah dikurangi kebutuhan pokok 

atau Kebutuhan Hidup Minimum (KHM). Nishab yang digunakan merujuk pada nilai 85 gram 

emas murni dalam satu tahun. Jika pendapatan bersih dalam satu bulan mencapai nishab bulanan 

(hasil bagi nishab tahunan dengan 12), maka wajib dikeluarkan zakatnya sebesar 2,5%. Pendekatan 

ini memberikan kepastian hukum bagi para profesional seperti dokter, pengacara, dan karyawan 

perusahaan dalam menunaikan kewajiban finansial keagamaan mereka (Ibrahim, 2019). 

Selain zakat profesi, Muhammadiyah juga mengatur zakat pada sektor-sektor ekonomi 

modern lainnya seperti perkebunan kelapa sawit, perikanan budidaya, dan aset tetap yang 

menghasilkan pendapatan. Sebagai contoh, dalam sektor perkebunan, zakat dihitung dari hasil 

bersih setelah dikurangi biaya produksi (benih, pupuk) dan sewa lahan. Jika keuntungan bersih 

melampaui nishab, maka dikenakan tarif 2,5%. Hal yang sama berlaku untuk properti yang 

disewakan; bangunan itu sendiri tidak dizakati karena berfungsi sebagai aset tetap operasional, 

namun hasil sewanya wajib dizakati jika memenuhi syarat nishab dan haul. 

5. Peran Institusi Keagamaan Islam dalam Pemberdayaan Sosial dan Pendidikan 

Institusi keagamaan berperan penting dalam peningkatan akses dan kualitas pendidikan 

masyarakat sebagai fondasi pembangunan sumber daya manusia yang berkualitas. Pendekatan 

integratif ini didasari pemahaman bahwa pendidikan tidak hanya tentang transfer pengetahuan 

akademis, tetapi juga pembentukan karakter, nilai-nilai kehidupan, dan keterampilan praktis yang 

dibutuhkan dalam kehidupan sehari-hari. Institusi keagamaan menyediakan berbagai program 

pendidikan mulai dari taman pendidikan Al-Qur'an, madrasah diniyah, hingga pendidikan tinggi 

Islam yang memberikan akses pendidikan berkualitas bagi seluruh lapisan masyarakat (Harahap, 

2022). 

Institusi keagamaan juga memberikan beasiswa dan bantuan pendidikan bagi anak-anak 

dari keluarga kurang mampu, memastikan bahwa keterbatasan ekonomi tidak menjadi penghalang 

bagi akses pendidikan. Program bimbingan belajar gratis, penyediaan perpustakaan komunitas, dan 

pelatihan literasi digital menjadi bagian dari upaya institusi keagamaan dalam meningkatkan kualitas 

pendidikan masyarakat. Beberapa masjid juga mengembangkan program rumah belajar atau taman 

bacaan masyarakat yang menyediakan fasilitas belajar bagi anak-anak yang tidak memiliki ruang 

belajar yang memadai di rumah (Abizar et al., 2021). 

Kolaborasi dengan pemerintah dan lembaga pendidikan formal juga dikembangkan untuk 

meningkatkan kualitas pembelajaran. Institusi keagamaan menjadi mitra dalam program-program 

pendidikan pemerintah seperti pemberantasan buta aksara, pendidikan anak usia dini, dan 



142 
 

pendidikan nonformal lainnya. Sinergi ini memperluas jangkauan layanan pendidikan dan 

meningkatkan efektivitas program. 

Kesimpulan 

Institusi keagamaan di Pulau Sumatera telah bertransformasi dari peran ritualistik-

tradisional menjadi katalisator pembangunan ekonomi dan stabilitas sosial. Institusi Islam dan 

Kristen membangun ekosistem pemberdayaan yang mengisi celah struktural melalui pengelolaan 

dana umat seperti Zakat, Infak, Sedekah, dan Wakaf (ZISWAF) dari pola konsumtif menuju 

produktif. Meskipun potensi zakat di Sumatera Barat mencapai Rp 4,2 triliun, realisasi baru Rp 475 

miliar, menunjukkan ruang pertumbuhan yang besar. Model pemberdayaan yang dikembangkan 

sangat beragam: wakaf produktif dengan sistem muzara'ah di Aceh yang meningkatkan pendapatan 

mustahik secara signifikan, pemberdayaan UMKM oleh Muhammadiyah dan NU melalui pasar 

internal dan ekonomi syariah, serta digitalisasi oleh HKBP melalui aplikasi E-HKBP dan kemitraan 

perbankan. 

Tantangan yang masih dihadapi meliputi masalah legalitas dan profesionalisme nazhir, 

rendahnya literasi masyarakat tentang instrumen ekonomi Islam modern, serta kesenjangan antara 

potensi dan realisasi dana umat. Institusi keagamaan telah membuktikan perannya sebagai aktor 

penting dalam pembangunan melalui penyediaan akses pendidikan, pemberdayaan ekonomi 

berkelanjutan, dan penguatan kohesi komunitas. Optimalisasi peran ini memerlukan peningkatan 

profesionalisme pengelolaan, transparansi kelembagaan, dan kolaborasi lebih erat dengan 

pemerintah serta sektor swasta untuk mewujudkan pembangunan inklusif dan berkelanjutan di 

Sumatera 

Referensi 

Al-Manhaj. (2025). Cahaya zakat: Keajaiban bagi muzakki dan mustahik (Merayakan 24 tahun perjalanan 

Baznas menghadirkan kebaikan). https://baznas- sumedang.org/cahaya-zakat-keajaiban-

bagi-muzakki-dan-mustahik-merayakan-24-tahun-perjalanan-baznas-menghadirkan-

kebaikan/. 

Arsyad, J., Dek, B., & Zulpiar, M. (2021). Upaya pemberdayaan masjid sebagai pusat kegiatan dan 

layanan sosial Kecamatan Alam Barajo Provinsi Jambi. MAUIZOH: Jurnal Ilmu Dakwah 

Dan Komunikasi, 5(1), 1–14. https://doi.org/10.30631/mauizoh.v5i1.42. 

Furqani, H., Mulyany, R., & Yunus, F. (2018). Zakat for economic empowerment: Analyzing the 

models, strategy and implications of zakat productive program in Baitul Mal Aceh and 

Baznas Indonesia. Iqtishadia: Jurnal Kajian Ekonomi Dan Bisnis Islam STAIN Kudus, 11(2), 

391–411. https://doi.org/10.21043/iqtishadia.v11i2.3973. 

Hafidhuddin, D. (2002). Zakat dalam perekonomian modern. Gema Insani Press. 



143 
 

Harahap, H., & Pasai. (2022). Pengembangan manajemen kurikulum di Madrasah Aliyah 

Muallimin Univa Medan. Tajribiyah: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 1(1), 63–72. 

Hardiansyah, K., Nurmalasari, V. F., Aslamiah, L., & Rahmadina, N. (2023). Pemetaan riset 

akuntansi zakat: Analisis bibliometrik. Al Iqtishod: Jurnal Pemikiran Dan Penelitian Ekonomi 

Islam, 11(1), 98–120. https://doi.org/10.37812/aliqtishod.v11i1.741. 

Lutfiyanto, A. M. (2020). Pengembangan inovasi zakat berbasis digital pada Lembaga Amil Zakat 

Infaq dan Shadaqah (Zakat Inklusif). Jurnal Kajian Islam Kontemporer (JURKAM), 1(1), 7–12. 

https://ejurnal.seminar-id.com/index.php/jurkam/article/view/209. 

Nurhasanah, S. (2018). Akuntabilitas laporan keuangan Lembaga Amil Zakat dalam 

memaksimalkan potensi zakat. Akuntabilitas: Jurnal Ilmu Akuntansi, 11(2), 327–348. 

https://doi.org/10.15408/akt.v11i2.8826. 

Zed, M. (2008). Metode penelitian kepustakaan. Jakarta: Yayasan Obor Indonesia. 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches. Thousand 

Oaks: Sage Publications 

Umsida. (2024, April 4). Simak 6 manfaat zakat fitrah. Universitas Muhammadiyah Sidoarjo. 

https://umsida.ac.id/simak-6-manfaat-zakat-fitrah/.  

Dwi Arifah, W. A., Kurniawan, D., & Yusro, M. (2024). Peran LAZISMU (Lembaga Amil Zakat, 

Infaq, dan Sadaqah Muhammadiyah) dalam Upaya Mengurangi Tingkat Kemiskinan 

Masyarakat Kota Tangerang. Masterpiece: Journal of Islamic Studies and Social Sciences, 2(2), 67–77. 

https://doi.org/10.62083/ww3ww363 

Fathoni, T. (2024). Peran Teori Sosial Émile Durkheim Dalam Pengembangan Pendidikan Agama 

Islam (Perspektif Solidaritas Sosial Dan Integrasi Masyarakat). AL-MIKRAJ Jurnal Studi Islam 

Dan Humaniora (E-ISSN 2745-4584), 5(01), 1654–1668. 

https://doi.org/10.37680/almikraj.v5i01.6403 

Gustin, F. A., & Atmaja, F. F. (2022). Peningkatan Kesejahteraan Mustahik Melalui Program 

Dharmasraya Makmur Dalam Perspektif Maqashid Syariah. In ABHATS: Jurnal Islam Ulil 

Albab (Vol. 49, Issue 1). http://abhats.org 

Islam Negeri Ar-Raniry Muhammad yasir Yusuf, U., & Sari, N. (n.d.-a). Pengelolaan Wakaf Produktif 

Di Kabupaten Pidie Provinsi Aceh (Tantangan Dan Kendala) Rahmatillah 1. 

Islam Negeri Ar-Raniry Muhammad Yasir Yusuf, U., & Sari, N. (N.D.-B). Pengelolaan Wakaf 

Produktif Di Kabupaten Pidie Provinsi Aceh (Tantangan Dan Kendala) Rahmatillah 1. 

Nasution, S., Mujiatun, S., Fanreza, R., & Munasip, A. (n.d.). Pemberdayaan UMKM Dalam 

Meningkatkan Profitabilitas Di Lingkungan Amal Usaha Muhammadiyah Di Medan. 

https://doi.org/10.15408/akt.v11i2.8826


144 
 

Utami, B., Sunarko, A., & Wati, I. (2024). Peran Zakat dalam Pengentasan Kemiskinan : Perspektif 

Hukum Ekonomi Islam. Jurnal Ekonomi Syariah Dan Pariwisata Halal, 3(2), 73–78. 

https://doi.org/10.70371/jseht.v3i2.248 

  


