
   
 

44 
 

 

Jurnal Studi Agama dan Sosiologi Agama 

  E-ISSN: 3123-6359 

https://ejournalarsypersada.com/index.php/sosioagama/index 

 

 

Sejarah Masuknya Ajaran Agama Hindu Di Indonesia Dan 
Perkembangannya 
 

Khoirotun Nisa Aulia1, Aulia Rifki Nasution2 , Muhammad Akhir Harahap3 

 

Fakultas Ushuluddin Dan Studi Islam , Universitas Islam Negeri Sumatra Utara  Medan  
 

 

Keywords:  
Sejarah Masuknya Hindu di 

Indonesia, Perkembangan Hindu 

di Sumatera Utara; Hari Raya 

Besar Hindu. 
 

 
Author’s email: 
Khoirotunnisa021005@gmail.com,auliarifki2

072@gmail.com,akhirharahapmuhammad@g

mail.com 

 

Abstrak  
Penelitian ini mengkaji perkembangan historis dan 
penyebaran ajaran Hindu di Indonesia dengan penekanan 
khusus pada wilayah Sumatera Utara, terutama kawasan 
Tapanuli dan Kota Medan. Selain menyoroti aspek 
historis, penelitian ini juga membahas konsep-konsep 
teologis utama dalam agama Hindu, seperti pemahaman 
tentang ketuhanan, peran simbolik dewa dan dewi, serta 
makna hari-hari suci dalam praktik keagamaan. Penelitian 
ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 
deskriptif-historis dan fenomenologis untuk memperoleh 
pemahaman yang komprehensif mengenai dinamika 
sejarah serta pengalaman keberagamaan umat Hindu. 
Pengumpulan data dilakukan melalui kajian pustaka, 
observasi lapangan, dan wawancara mendalam dengan 
tokoh agama Hindu serta anggota komunitas Hindu. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa masuknya agama Hindu 
ke Nusantara berlangsung secara bertahap, damai, dan 
adaptif, terutama melalui jaringan perdagangan maritim 
dan jalur sungai yang menghubungkan India dengan 
kawasan Asia Tenggara. Penyebaran ajaran Hindu tidak 
dilakukan oleh satu tokoh misionaris tertentu, melainkan 
melibatkan berbagai kelompok sosial, seperti kaum 
Brahmana yang berperan dalam ritual keagamaan, Waisya 
dalam aktivitas perdagangan, Ksatria yang berkaitan 
dengan kekuasaan politik, raja-raja lokal yang 
menginstitusionalisasi praktik Hindu, serta pendeta lokal 
yang menyesuaikan ajaran Hindu dengan budaya 
setempat. Di wilayah Tapanuli, penyebaran Hinduisme 
memiliki keterkaitan erat dengan peran strategis sungai 
sebagai jalur transportasi utama dan pusat kehidupan 
sosial, sebagaimana dibuktikan oleh tinggalan arkeologis 
seperti kompleks Candi Padang Lawas. 
 

   

https://ejournalarsypersada.com/index.php/sosioagama/index
mailto:Khoirotunnisa021005@gmail.com
mailto:auliarifki2072@gmail.com
mailto:auliarifki2072@gmail.com
mailto:akhirharahapmuhammad@gmail.com
mailto:akhirharahapmuhammad@gmail.com


 

 

 
 

45 

 

    Pendahuluan  

Indonesia terkenal sebagai sebuah negara yang memiliki kekayaan beragam agama, budaya, dan 

kepercayaan. Keberagaman ini terbentuk melalui sejarah yang panjang, dipengaruhi oleh kedatangan 

berbagai ajaran keagamaan dari luar wilayah Nusantara. Agama Hindu termasuk salah satu keyakinan yang 

memiliki dampak signifikan dalam perkembangan peradaban dan budaya Indonesia di masa lalu. Jejak 

pengaruh Hindu dapat ditemukan di berbagai bidang kehidupan masyarakat, seperti sistem pemerintahan 

kerajaan, seni dan budaya, sastra, serta peninggalan sejarah dalam bentuk prasasti dan bangunan ibadah. 

Kehadiran ajaran Hindu di Indonesia tidak bisa terpisahkan dari interaksi dagang antara India dan 

Nusantara yang telah terjadi selama ribuan tahun. Posisi geografis Indonesia yang strategis menjadikannya 

sebagai jalur utama dalam perdagangan internasional, terutama jalur laut yang menghubungkan India, Asia 

Tenggara, dan Cina. Melalui kegiatan perdagangan ini, ajaran Hindu mulai diperkenalkan secara bertahap 

kepada masyarakat di Nusantara. Selain perdagangan, faktor budaya, politik, dan sosial juga berperan 

dalam mempercepat penerimaan ajaran Hindu di Indonesia. Dalam kajian sejarah, terdapat sejumlah 

pandangan tentang bagaimana agama Hindu masuk ke Indonesia, seperti teori Waisya, Brahmana, dan 

Ksatria. Pandangan-pandangan ini menunjukkan bahwa penyebaran agama Hindu 

melibatkan beberapa kelompok dengan peran yang berbeda, bukan hanya diurus oleh 

satu kelompok saja. Ini menunjukkan bahwa penerimaan dan perkembangan ajaran Hindu di 

Indonesia merupakan proses yang rumit dan  dinamis.  Seiring waktu, ajaran Hindu tidak 

hanya tumbuh di Pulau Jawa dan Bali, tetapi juga menyebar ke daerah lain, termasuk Pulau Sumatera. Di 

Sumatera Utara, khususnya di Tapanuli, pengaruh Hindu berkembang melalui jalur sungai yang pada masa 

itu menjadi saluran utama untuk perdagangan dan komunikasi. 

Jalur-jalur sungai ini menghubungkan kawasan pesisir dengan daerah pedalaman, sehingga 

memudahkan interaksi budaya dan kepercayaan antara pendatang dan penduduk setempat. 

Perkembangan ajaran Hindu di Sumatera Utara kemudian meluas ke Kota Medan. Medan, yang menjadi 

pusat perdagangan dan pertanian selama era kolonial, menjadi tempat berkumpulnya berbagai kelompok 

masyarakat, termasuk para imigran dari India dan daerah sekitar Tapanuli. Kondisi ini mendorong 

terbentuknya komunitas Hindu yang memelihara ajaran dan tradisi keagamaan mereka sambil beradaptasi 

dengan lingkungan Dari konteks tersebut, penlitian ini sangat signifikan untuk memahami sejarah 

kedatangan ajaran Hindu di Indonesia serta perkembangannya hingga tingkatan lokal, terutama di Kota 

Medan. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih jelas mengenai dinamika 

penyebaran agama Hindu dan perannya dalam memperkaya keragaman agama dan budaya yang ada di 

Indonesia. 

 

 

    Metode Penelitian 



 

 

 
 

 

Penelitian ini menerapkan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-historis dan 

fenomenologis. Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan untuk menggali secara rinci proses masuk 

dan pertumbuhan ajaran Hindu di Indonesia, terutama di daerah Sumatera Utara (Tapanuli dan Medan), 

serta untuk menganalisis konsep ketuhanan dan praktik keagamaan Hindu berdasarkan sumber-sumber 

sejarah dan keyakinan para pengikutnya 

 

PEMBAHASAN 

1. Sejarah Kedatangan dan Penyebaran Ajaran Hindu di Indonesi 

Agama Hindu berasal dari India dan berkembang sejak sekitar 1500 SM. Hubungan antara India dan 

wilayah Nusantara terjalin melalui jalur perdagangan laut yang menghubungkan India, Asia Tenggara, dan 

Cina. Letak geografis Indonesia yang strategis menjadikannya pusat persinggahan para pedagang asing, 

termasuk pedagang dari India. Melalui interaksi perdagangan inilah ajaran Hindu mulai diperkenalkan 

kepada masyarakat lokal secara bertahap dan damai. 

Agama Hindu dikenal sebagai agama ketiga terbesar di dunia setelah Kristen dan Islam, dengan 

jumlah pengikut sekitar satu miliar orang, di mana populasi Hindu paling banyak terdapat di India. Agama 

ini memiliki sejarah yang sangat panjang, tercatat lebih dari 4000 tahun yang lalu. Berbeda dengan agama-

agama lain, Hindu tidak mendasarkan dirinya pada satu Nabi, tidak menyembah satu dewa tertentu, tidak 

memiliki satu filosofi tunggal, tidak menjunjung satu ritual keagamaan, dan tidak didirikan oleh satu tokoh 

utama karena agama ini merupakan gabungan dari berbagai filsafat serta tradisi spiritual yang beragam, 

tetapi saling berkaitan. 

Terdapat berbagai teori dan pandangan mengenai masuknya Agama Hindu ke tanah air indonesia ini :   

1. Krom (seorang ilmuwan Belanda) : mengemukakan Teori Waisya. Dalam karya tulisnya yang 

berjudul Hindu Javanesche Geschiedenis, ia menyatakan bahwa pengaruh Hindu masuk ke 

Indonesia secara damai melalui interaksi yang dilakukan oleh kalangan pedagang (waisya) dari 

india. 

2.  Mookerjee (ahli – India tahun 1992) :  mengungkapkan bahwa masuknya pengaruh Hindu ke 

Indonesia dilakukan oleh para pedagang India dengan armada yang besar. Setelah tiba di pulau 

jawa (indonesia) , mereka mengembangkan koloni dan mendirikan kota-kota sebagai sarana 

untuk memperluas bisnis mereka. Dari lokasi tersebut mereka sering berhubungan dengan india, 

kontak yang berlangsung lama ini menyebabkan penyebaran agama hindu di indonesia . 

3. Moens dan Bosch (para ahli dari Belanda) : mengungkapkan bahwa kontribusi kelompok 

Ksatria sangat signifikan dalam proses penyebaran agama Hindu dari India ke Indonesia. Hal ini 

juga berlaku untuk dampak budaya Hindu yang dibawa oleh para pemuka 

agama Hindu dari India ke wilayah Indonesia. 



 

 

 
 

47 

 

4. Data warisan Sejarah Indonesia: Catatan mengenai warisan sejarah menyebutkan bahwa Rsi 

Agastya memperkenalkan agama Hindu dari India ke Indonesia, Informasi ini diperoleh dari 

sejumlah prasasti yang ada di Jawa dan lontar-lontar di Bali, yang mengindikasikan bahwa Sri 

Agastya menyebarkan ajaran hindu dari india menuju indonesia melalui sungai gangga, yamuna 

wilayah selatan india, dan daerah india belakang.  (Muslim, 2012) 

Di Indonesia, Hindu menjadi agama ketiga terbesar dengan sekitar 4. 0120. 116 pengikut atau 1,69% 

dari total populasi. Agama Hindu diakui secara resmi oleh pemerintah pada tahun 1962.  Masuknya 

agama Hindu ke Indonesia tidak dibawa oleh satu tokoh tertentu, melainkan melalui proses yang panjang 

dan bertahap. Penyebaran agama Hindu terjadi melalui interaksi perdagangan, budaya, dan politik antara 

masyarakat India dan Nusantara. Oleh karena itu, tokoh pembawa agama Hindu di Indonesia lebih tepat 

dipahami sebagai kelompok masyarakat yang memiliki peran penting dalam penyebarannya. Tokoh 

utama dalam penyebaran agama Hindu adalah kaum Brahmana atau pendeta Hindu. Kaum Brahmana 

memiliki pengetahuan mendalam tentang ajaran Weda dan ritual keagamaan. Mereka datang ke 

Nusantara atas undangan raja-raja lokal untuk memimpin upacara keagamaan dan penobatan raja. Peran 

kaum Brahmana terlihat dari penggunaan bahasa Sanskerta dan huruf Pallawa dalam prasasti-prasasti 

awal di Indonesia. Selain Brahmana, kaum Waisya juga berperan sebagai pembawa agama Hindu. Kaum 

Waisya merupakan pedagang India yang datang ke Indonesia melalui jalur perdagangan laut. Dalam 

aktivitas dagang, mereka berinteraksi dengan masyarakat lokal dan secara tidak langsung 

memperkenalkan ajaran serta tradisi Hindu. Melalui hubungan sosial dan perkawinan, ajaran Hindu 

semakin dikenal dan diterima oleh masyarakat Nusantara. Kelompok lain yang berperan adalah kaum 

Ksatria, yaitu bangsawan atau prajurit dari India. Menurut teori Ksatria, mereka datang ke Indonesia 

akibat konflik politik di India dan kemudian mendirikan kerajaan bercorak Hindu. Walaupun teori ini 

masih diperdebatkan, pengaruh ksatria terlihat dari munculnya kerajaan-kerajaan Hindu seperti Kutai 

dan Tarumanegara.Peran penting juga dimainkan oleh raja-raja lokal Nusantara yang telah memeluk 

agama Hindu. Raja-raja seperti Mulawarman di Kutai dan Purnawarman di Tarumanegara berperan 

besar dalam mengembangkan dan menyebarkan agama Hindu kepada rakyatnya. 

 

 Dengan dukungan kekuasaan raja, agama Hindu berkembang pesat dan menjadi agama kerajaan. 

Selain itu, muncul pula pendeta dan resi lokal yang menyebarkan ajaran Hindu dengan menyesuaikannya 

dengan budaya setempat. Hal ini menyebabkan agama Hindu di Indonesia berkembang secara khas dan 

berbeda dengan Hindu di India. Dengan demikian, tokoh pembawa agama Hindu di Indonesia bukanlah 

individu tertentu, melainkan gabungan dari kaum Brahmana, Waisya, Ksatria, raja-raja lokal, serta 

pendeta Nusantara. Kerja sama berbagai pihak inilah yang membua agama Hindu dapat berkembang 

dan memberi pengaruh besar terhadap peradaban Indonesia. (wijaya, 2018) dapat diambil 



 

 

 
 

 

suatu kesimpulan bahwa agama Hindu tiba di Indonesia melalui para pedagang dari India 

yang berkunjung ke tanah air.  

Pengaruh dari perdagangan sangat besar untuk menjadi sarana dalam menyebarkan agama serta 

budaya pada masa itu , bahkan hingga kini.  Seiring dengan tumbuhnya agama Hindu di berbagai area 

di nusantara, ajaran agama hindu juga mencpai pulau sumatra Catatan sejarah mengindikasikan bahwa 

Sumatera sudah terpapar pengaruh Hindu sejak zaman yang sangat awal, terutama 

melalui kegiatan perdagangan dan interaksi budaya dengan India. Hal ini dapat 

diamati dari keberadaan kerajaan-kerajaan yang dipengaruhi oleh hindu buddha di Sumatera, seperti 

Kerajaan Melayu dan pengaruh Hindu di Tapanuli serta daerah sekitarnya. Penyebaran agama Hindu di 

Tapanuli berkaitan erat dengan peran sungai sebagai jalur transportasi dan perdagangan pada masa 

lampau. Sebelum adanya jalur darat yang ada saat ini, sungai-sungai besar di Sumatera Utara berfungsi 

sebagai pusat kehidupan masyarakat, baik dalam hal mobilitas penduduk maupun pertukaran budaya 

dan keyakinan.  

Penyebaran agama Hindu di Tapanuli berkaitan erat dengan peran sungai sebagai jalur transportasi 

dan perdagangan pada masa lampau. Sebelum adanya jalur darat yang ada saat ini, sungai-sungai besar 

di Sumatera Utara berfungsi sebagai pusat kehidupan masyarakat, baik dalam hal mobilitas penduduk 

maupun pertukaran budaya dan keyakinan.Daerah Tapanuli yang pertama kali terpengaruh oleh agama 

Hindu adalah Tapanuli Selatan, terutama di sekitar aliran Sungai Barumun dan Sungai Batang 

Pane. Sungai-sungai ini menghubungkan daerah pedalaman Tapanuli dengan pesisir timur Sumatera, 

sehingga mempermudah kedatangan pedagang dan imigran dari luar, termasuk dari India. Melalui jalur-

jalur sungai ini, ajaran Hindu secara perlahan diperkenalkan kepada masyarakat setempat.  Indikasi 

yang kuat mengenai penyebaran agama Hindu di Tapanuli Selatan dapat ditemukan pada kompleks 

percandian Padang Lawas, yang berada di sepanjang aliran Sungai Barumun. Situs Padang Lawas m 

erupakan peninggalan bersejarah yang bercirikan Hindu-Buddha dan menunjukkan bahwa wilayah ini 

pernah pusat kegiatan keagamaan di masa lampau. Keberadaan candi tersebut menunjukkan bahwa 

ajaran Hindu telah berkembang dan dipraktikkan oleh masyarakat setempat, terutama 

oleh kalangan elite dan penguasa lokal.  

Perkembangan agama Hindu di Medan merupakan bagian dari proses panjang masuknya agama ini ke 

Indonesia dan Sumatera. Selama masa kolonial Belanda, Medan yang merupakan daerah yang 

mengalami pertumbuhan pesat, menjadi pusat perdagangan dan perkebunan yang menarik orang-

orang dari berbagai wilayah, termasuk India dan Tapanuli. Megrasi tersebut membawa teradisi dan 

ajaran Hindu yang kemudian berkembang di dalam komunitas kota. Umat Hindu di Medan berasal 

dari beragam latar belakang, baik yang keturunan India maupun penduduk lokal yang 

memiliki ikatan sejarah dan budaya dengan Tapanuli. Seiring waktu, agama Hindu di 

Medan berkembang sebagai agama komonitas yang tetap mempertahankan ajaran 



 

 

 
 

49 

 

hindu, tetapi juga beradaptasi dengan keadaan sosial dan budaya di sekitarnya. Ini menunjukkan bahwa 

perkembangan agama Hindu di Medan merupakan bagian penting dari sejarah panjang penyebaran 

agama Hindu di Indonesia 

2. Dewa Dewi dalam Kepercayaan Agama Hindu 

Dalam keyakinan Hindu, adopsi terhadap dewa dan dewi adalah elemen yang signifikan dalam 

teologi. Namun, penting untuk dicatat bahwa Hindu tidak menganggap adanya banyak Tuhan, 

melainkan satu Tuhan Yang Tunggal, yang dikenal sebagai Brahman. Dewa dan dewi dilihat sebagai 

wujud atau bentuk kekuatan , brahman dalam berbagai dimensi kehidupan. Dengan demikian, dewa-

dewi bukanlah tuhan yang berbeda melainkan cara bagi umat manusia untuk memahami dan 

mendekatkan diri kepada Tuhan melalui berbagai karakteristik-Nya.Brahman bersifat transendental ( 

melebihi segala bentuk )  sehingga sulit untuk dipahami secara langsung oleh manusia. Oleh sebab itu, 

Brahman diungkapkan melalui berbagai bentuk yang dikenal sebagai Dewa dan Dewi. Dalam tradisi 

Hindu, 

 Dewa dan Dewi bukanlah entitas Tuhan yang terpisah, melainkan merupakan manifestasi 

dari kekuasaan dan sifat-sifat dari Tuhan.  Setiap Dewa dan Dewi memiliki peran, simbol, 

dan fungsi tertentu yang mencerminkan aspek-aspek ketuhanan, seperti penciptaan, pemeliharaan, 

kebijaksanaan, kasih, keadilan, serta penghancuran yang membawa pembaruan. Salah satu gagasan 

penting dalam agama Hindu adalah Trimurti, yang terdiri dari tiga wujud utama Tuhan 

yang menjalankan tugas yang berlainan (Sokah, 1991) 

 

1. Dewa Berahma :  

Kata Brahma berarti: yang mengalami pertumbuhan, perubahan, evolusi,  yang semakin besar, 

yang melimpah dari dirinya sendiri. Dalam beberapa referensi, Nama Dewa Brahma dikaitkan 

dengan nama Varuna (air). Berdasarkan Kitab Satapatha Brahmana, dijelaskan bahwa Dewa 

Brahma adalah yang menciptakan, menempatkan, dan memberikan tugas kepada para dewa 

dan dewi yang lain Dewa Brahma digambarkan sebagai sosok dewa dengan empat wajah yang 

menghadap ke berbagai arah (Caturmukha Brahma), yang melambangkan kekuasaan atas Catur 

Weda, Catur Yuga (empat siklus waktu), dan Catur Warna (empat kategori masyarakat 

berdasarkan kemampuan). Ia digambarkan sebagai seorang pria tua berambut putih 

yang mencerminkan leluhur dari semesta, memiliki empat tangan yang memegang benda-

benda seperti : 

1. Aksamala/tasbih: melambangkan konsep yang tidak memiliki awal atau akhir. 

2. Sruk (sendok besar) dan Surva (sendok biasa) yang menjadi simbol dari upacara yajna. 

3. Kamandalu/kendi melambangkan keabadian. 

4. Pustaka yang merupakan simbol dari pengetahuan. 



 

 

 
 

 

Padma (lotus) Merah yang melambangkan kesucian jiwa dan raga Arca Brahma Di Candi 

Prambanan, indonesia Dewa Brahma berdampingan dengan Dewi Saraswati, dewi 

Pengetahuan. Hal ini menunjukkan makna tersirat bahwa sebuah ciptaan atau karya yang tidak 

didasari oleh pengetahuan adalah sesuatu yang sia-sia. 

2. Dewa Wisnu 

Penjelasan klasik menyebutkan bahwa istilah Viṣṇu berasal dari bahasa Sanskerta, dengan 

akar kata viś, yang berarti "menyatakan keberadaan", "masuk", dan juga "mengisi" — menurut 

Regweda. Istilah Wisnu dapat diartikan sebagai: "Sesuatu yang mengisi segala sesuatu". Pengamat 

Weda, Yaska, dalam karyanya Nirukta, menjelaskan Wisnu sebagai vishnu vishateh ("sesuatu yang 

memasuki segalanya"), dan yad vishito bhavati tad vishnurbhavati (yang menunjukkan bahwa apa 

pun yang tidak terikat oleh belenggu tersebut adalah Wisnu). banyak yang menyebut nama Wisnu di 

antara dewa-dewi lainnya. Dalam kitab Weda, Dewa Wisnu disebutkan sebanyak 93 kali. Ia 

sering kali muncul bersama Indra,  yang membantunya mengalahkan Wretra, dan bersamanya ia 

meminum Soma. Kedekatannya dengan Indra membuatnya dianggap sebagai saudara. Dalam Weda, 

Wisnu tidak dianggap sebagai salah satu dari delapan Aditya, melainkan sebagai pemimpin 

mereka. Karena ia mampu melangkah di tiga alam, Wisnu dikenal dengan sebutan Tri-wikrama atau 

Uru-krama untuk langkahnya yang luas. Langkah pertamanya di bumi, langkah keduanya di langit, dan 

langkah ketiganya di dunia yang tidak dapat dilihat oleh manusia, yaitu di surga. Dalam kitab Purana, 

Wisnu sering kali muncul dan dan bertransformasi menjadi seorang Awatara, seperti Rama dan Kresna 

(cerita Hindu). Dalam inkarnasinya tersebut, Wisnu berfungsi sebagai manusia yang superior. Yang 

paling terkenal dengan Wisnu adalah senjata cakra dan warna kulitnya yang 

biru tua. Dalam pemikiran Waisnawa, Wisnu disebutkan memiliki berbagai bentuk atau aspek 

tertentu. Dalam pemikiran Waisnawa, Wisnu memiliki enam sifat ketuhanan yang utama:





   
 

48 
 

 

1. Jñāna: pengetahuan tentang segala yang terjadi di alam semesta 

2. Aishvarya: kekuasaan absolut, tidak ada yang bisa mengendalikannya 

3. Shakti: memiliki kemampuan untuk menjadikan yang mustahil menjadi mungkin 

4. Bala: kekuatan yang sangat besar, mampu menanggung segalanya tanpa keletihan 

5. Virya: kekuatan spiritual sebagai jiwa suci dalam setiap makhluk 

6. Tèjas: memberikan cahaya spiritual kepada seluruh makhluk 

Dewa Wisnu merupakan representasi dari Tuhan yang Maha Kuasa. Wisnu hadir di setiap manifestasi 

dalam seluruh alam semesta, di setiap manusia, setiap hewan, setiap tumbuhan, setiap dewa, 

setiap lokasi, serta di setiap atom di seluruh jagat raya 

3. Dewa Siwa 

Berdasarkan ajaran agama Hindu, Dewa Siwa adalah dewa yang memiliki peran sebagai 

penghacur, di mana dalam konteks ini beliau berfungsi untuk menghapus segala hal yang sudah usang 

dan tidak pantas untuk berada di dunia ini lagi sehingga perlu dikembalikan ke 

tempat asalnya. Dalam buku ensiklopedia daring dijelaskan bahwa Dewa siwa digambarkan dengan 

empat tangan, di mana setiap tangan memegang trisula, cemara, tasbih/genitri, dan kendi. Beliau juga 

digambarkan memiliki tiga mata (tri netra), dihiasi bulan sabit (ardha chandra) di bagian kepala, 

mengenakan busana dari kulit macan, perhiasan leher  ular kobra, dan memiliki kendaraan lembu 

Nandini Dalam tradisi Hindu, Dewa Siwa adalah salah satu dewa utama yang memiliki peran signifikan 

dalam ibadah. dikenal sebagai dewa penuntun, dewa Siwa berada dalam struktur trimurti, di mana 

peroses penuntunan ini tidak sekadar penghancuran, tetapi lebih kepada penyucian dan peremajaan 

demi tercapainya keseimbangan alam semesta. Dewa Siwa dilihat oleh umat Hindu sebagai simbol 

kekuatan spiritual, pengendalian diri, dan kehidupan yang asketis. Maka dari itu pemujaan kepada dewa 

siwa sangat terlihat jelas, baik melalui patung maupun simbol melalui patung maupun simbol lingga, 

yang di artikan sebagai tanda energi ilahi dan kekuatan penciptaan .Dalam hubungan erat dengan Dewa 

Siwa, umat Hindu juga memberikan perhatian besar kepada Dewa Ganesha, yang merupakan putra 

Dewa Siwa dan Dewi Parwati.  

Dewa ganesha dihormati sebagia dewa yang berkaitan dengan kebijaksanaan, kecerdasaan, serta 

penghalang segala rintangan dalam aktivitas keagamaan orang Hindu, Ganesha 

sering disembah terlebih dahulu sebelum memulai kegiatan penting, seperti upacara keagamaan, 

pendidikan, atau pekerjaan. Hal ini menunjukkan bahwa Dewa Ganesha dianggap memiliki kedekatan 

yang kuat dengan kehidupan sehari-hari manusia. Penampilan Ganesha yang memiliki kepala gajah 

mengandung makna simbolis, yaitu kebijaksanaan, kecerdasan, serta kemampuan berfikir yang 

mendalam, yang merupakan nilai-nilai fundamental dalam ajaran hindu. Sementara itu, meski secara 

teologis Dewa Brahma merupakan bagian dari Trimurti sebagai dewa pencipta, dalam 



 

 

 
 

49 

 

praktik ibadah umat Hindu terlihat bahwa Dewa Brahma tidak terlalu banyak dipuja dan 

jarang ditemui di kuil-kuil.  

Penelitian dan pemahaman di kalangan umat hindu mengaitkan hal ini dengan kisah-kisah dalam 

mitologi Hindu yang memperlihatkan bahwa Dewa Brahma  pernah menunjukkan sifat sombong dan 

tidak menghargai dewa Siwa. Karena sikap tersebut diyakini Dewa Brahma terkena kutukan yang 

menyebabkan pemujaannya jadi terbatas. Pandangan ini menunjukkan bahwa umat Hindu tidak 

hanya mempertimbangkan dewa berdasarkan fungsi kosmik, tetapi juga nilai moral 

dan teladan spiritual yang diajarkan. Dewa Siwa dan Dewa Ganesha dianggap lebih mencerminkan 

sifat rendah hati, keebijaksanaan dan pengendalian diri kebijaksanaan, dan pengendalian diri, sehingga 

lebih dominan dalam praktik ibadah 

3. Hari Raya Besar dalam Agama Hindu 

Dalam ajaran Hindu, hari raya besar keagamaan memiliki peranan yang sangat penting sebagai 

sarana untuk meningkatkan spiritualitas, melakukan penyucian diri, serta menjaga keharmonisan 

hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan. Penetapan hari raya besar dalam tradisi Hindu umumnya 

didasarkan pada sistem penanggalan kalender Saka dan Pawukon, yang berlandaskan pada peredaran 

bulan serta konsep kosmologi Hindu. Perayaan hari raya besar ini tidak hanya bersifat ritual semata, 

tetapi juga mengandung makna filosofis, etis, dan teologis yang mendalam bagi kehidupan umat Hindu. 

Setiap hari raya mengajarkan nilai-nilai pengendalian diri, introspeksi moral, rasa syukur, serta upaya 

menjaga keseimbangan kosmis. Jenis dan penyebutan hari raya besar dalam agama Hindu dapat 

berbeda-beda tergantung pada wilayah dan tradisi lokal tempat agama Hindu berkembang. Beberapa 

hari raya besar yang dikenal dalam tradisi Hindu antara lain Nyepi, Galungan, Kuningan, Saraswati, 

Pagerwesi, Sivaratri, Navaratri, Divali, Guru Purnima, Holi, dan Makara Sankranti. 

1. Hari Raya Nyepi  

Hari Raya Nyepi merupakan salah satu hari raya besar dalam agama Hindu yang paling dikenal, 

khususnya di Indonesia. Perayaan Nyepi menandai awal Tahun Baru Saka dan memiliki tujuan utama 

untuk melakukan penyucian diri, baik secara lahir maupun batin, serta menjaga keharmonisan antara 

manusia, alam, dan Tuhan. Melalui perayaan Nyepi, umat Hindu melaksanakan rangkaian ritual yang 

mengandung nilai introspeksi dan pengendalian diri, seperti Catur Brata Penyepian. Praktik ini 

bertujuan untuk membersihkan diri dari kesalahan dan kekhilafan yang telah terjadi selama satu tahun 

sebelumnya, sehingga umat Hindu dapat memulai tahun baru dengan keadaan spiritual yang lebih 

bersih dan seimbang. 

2. Hari Raya Galungan 

Hari Raya Galungan merupakan perayaan keagamaan yang melambangkan kemenangan 

Dharma (kebaikan) atas Adharma (keburukan). Istilah Galungan berasal dari bahasa Jawa Kuno yang 

bermakna kemenangan atau keberhasilan dalam perjuangan moral dan spiritual. 



 

 

 
 

 

Perayaan Hari Raya Galungan dilaksanakan setiap Rabu Kliwon Wuku Dungulan dalam kalender 

Pawukon. Momentum Galungan mengajak umat Hindu untuk melakukan refleksi diri terhadap 

perilaku dan tindakan sehari-hari, serta meneguhkan kembali komitmen untuk menegakkan nilai-nilai 

kebaikan dalam kehidupan 

3. Hari Raya Kuningan 

Hari Kuningan merupakan sebuah perayaan untuk menyampaikan rasa syukur kepada nenek 

moyang atas semua pengorbanan yang telah mereka berikan kepada kita. Istilah kuningan itu sendiri 

berarti mencapai kemajuan speritual melalui refleksi diri untuk menghindari bahaya Perayaan Hari 

Kuningan berlangsung setiap hari Sabtu Kliwon pada Wuku Kuningan. Pada hari itu kita melakukan 

ibadah untuk mendoakan agar para leluhur kita terlepas dari segala kesalahan. 

4. Hari Rraya Saraswati  

Mengacu pada Vilondo, festival Saraswati dirayakan oleh umat Hindu sebagai momen 

munculnya pengetahuan. Dalam kesempatan ini, umat hindu menyajikan persembahan untuk dewi 

saraswati  , yang merupakan dewi ilmu dan seni. Persembahan biasanya diletakkan di atas tumpukan 

buku, karena buku merupakan sumber pengetahuan. 

5. Hari Raya Pagerwesi 

Hari Pagerwesi adalah suatu perayaan yang bertujuan untuk mengenang Sang Hyang Widhi 

sebagai Sang Hyang Pramesti Guru, pengajar alam semesta dan guru bagi seluruh makhluk. Istilah 

"pagerwesi" memiliki arti pagar dari logam besi. Perayaan ini mengingatkan kita untuk melindungi diri 

dan keluarga dari segala gangguan dengan melakukan sembahyang kepada Sang Hyang Widhi sebagai 

Hyang Pramesti Guru. Datum Hari Pagerwesi jatuh pada Rabu Kliwon dalam Wuku Sinta. Pada 

hari tersebut, Sang Hyang Pramesti Guru melakukan yoga. Dengan berdoa 

pada Hari Pagerwesi, kita sebenarnya meminta bimbingan dari-Nya sebagai Guru kita. Umat Hindu 

tidak memiliki satu hari tertentu dalam seminggu yang diwajibkan untuk berkumpul bersama secara 

publik seperti halnya agama lainnya. Ibadah Hindu dapat dilaksanakan kapan saja, dengan fokus pada 

kegiatan pemujaan pribadi setiap hari di rumah serta menghadiri pura pada hari-hari suci tertentu sesuai 

dengan kalender Hindu (terutama kalender Bali). 

 

 

 

a. Ibadah Sehari-hari (Tri Sandhya) 

Ibadah sehari-hari yang diwajibkan bagi semua umat Hindu dikenal sebagai Tri Sandhya. Kegiatan 

ini dilakukan tiga kali dalam sehari pada waktu-waktu peralihan yang penting, baik di tempat ibadah 

di rumah (palinggih/merajan) atau di pura: 

1. Pagi hari (sekitar pukul 06. 00): Dikenal sebagai Pratah Savanam, dilaksanakan saat fajar. 



 

 

 
 

51 

 

2. Tengah hari (sekitar pukul 12. 00): Dikenal sebagai Madyana Savanam, dilaksanakan 

ketika matahari bersinar tepat di atas kepala. 

3. Sore atau senja (sekitar pukul 18. 00): Disebut Sandhya Savanam, dilaksanakan saat 

matahari mulai terbenam. 

Ibadah tersebut bertujuan untuk memuja Sang Hyang Widhi Wasa (Tuhan Yang Maha Esa) serta 

para dewa-dewi, dan juga untuk membersihkan diri secara spiritual. 

 

     KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis yang dilakukan, dapat disimpulkan bahwa masuknya dan berkembangnya 

agama Hindu di Indonesia merupakan proses yang berlangsung lama, damai, dan bertahap melalui 

interaksi dalam perdagangan, budaya, serta politik antara India dan kepulauan Nusantara. Agama 

Hindu tidak diperkenalkan oleh satu individu tertentu, melainkan oleh berbagai kelompok seperti 

Brahmana, Waisya, Ksatria, raja-raja daerah, dan pendeta serta resi dari Nusantara yang berperan sesuai 

dengan konteks pada waktu itu. Keberadaan kerajaan-kerajaan beraliran Hindu, penggunaan bahasa 

Sanskerta dan huruf Pallawa dalam prasasti, serta temuan arkeologis seperti lokasi percandian Padang 

Lawas menjadi bukti kuat bahwa ajaran Hindu telah mengakar dalam kehidupan masyarakat Indonesia 

sejak zaman dahulu. Di kawasan Sumatera, terutama di Tapanuli dan Medan,  

penyebaran agama Hindu sangat dipengaruhi oleh jalur sungai yang digunakan untuk perdagangan 

dan interaksi budaya. Dalam hal teologis, agama Hindu menekankan keyakinan kepada satu Tuhan 

Yang Maha Esa, yaitu Brahman, yang terwujud dalam berbagai dewa sebagai representasi dari sifat dan 

kekuasaan-Nya. Konsep Trimurti (Brahma, Wisnu, dan Siwa) menggambarkan keseimbangan kosmis 

antara proses penciptaan, pemeliharaan, dan peleburan. Praktik pemujaan yang utama kepada Dewa 

Siwa dan Dewa Ganesha menunjukkan penekanan nilai-nilai moral, kebijaksanaan, pengendalian diri, 

dan spiritualitas dalam praktik Hindu. Hari-hari suci dalam agama Hindu, seperti Nyepi, Galungan, 

Kuningan, Saraswati, dan Pagerwesi, memiliki makna filosofis dan spiritual yang dalam sebagai cara 

untuk membersihkan diri, introspeksi moral, dan mengharmonisasikan hubungan antara manusia, 

alam, dan Tuhan. Selain itu, ibadah rutin melalui Tri Sandhya menunjukkan bahwa spiritualitas Hindu 

tidak hanya terfokus pada perayaan tertentu, tetapi juga diperlihatkan dalam praktik keagamaan yang 

dilakukan secara harian. Dengan demikian, agama Hindu di Indonesia berkembang dengan cara yang 

khas melalui akulturasi dengan budaya lokal, menciptakan corak Hindu Nusantara yang unik dan tetap 

relevan hingga kini, termasuk dalam kehidupan umat Hindu di Kota Medan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Gateri, Barat Laut (2021). Makna hari raya nyepi sebagai peningkatan spiritual. Kampung 

Pengyang , 19 (2), 150-162



   
 

52 
 

 

Mujahidah, A., & Rumah, PP Sejarah Agama-agama: Menyelami Agama Kuno dari Timur . Penerbit 

Pustaka Rumah C1nta. 

Muslimin, Akulturasi Agama HinduHindu di Indonesia, Jurnal Studi Lintas Agama 7, no. 2 (2012), Hlm 

63 

Prabhupada, ABS (1972). Bhagavad-Gita sebagaimana adanya (hlm. 104). Los Angeles: Bhaktivedanta 

Book Trust. 

Radjiman widjaja, menelik sejarah perkembangan agama di indonesia,): Journal of Religious and Socio-

Cultural, 3(2), Hlm 164 

Sadewa, KIG, Adnyana, IW, & Yudha, IMB (2024). Interpretasi Karakteristik Dewa Siwa Sebagai 

Inspirasi Seni Lukis. Cita Kara: Jurnal Penciptaan Dan Pengkajian Seni Murni , 4 (2), 215-

221. 

Sokah, UA (1991). Abdurrahman III dan Sultan Akbar (Suatu Studi Perbandingan). Al-Jami'ah: 

Jurnal Kajian Islam , (44), 78-101. 

Surpi, NK (2023). Dasar-Dasar Pembelajaran Weda . PT. Dharma Pustaka Utama. 

Suryani, K. (2024). Ritual Mecaru sebagai Upaya Harmonisasi Kosmis: Tinjauan Ekoteologi 

Hindu. ŚRUTI: Jurnal Agama Hindu , 5 (1), 52-61. 

https://mutiara-hindu.blogspot.com/2019/12/pengertian-dan-jenis-jenis-hari-suci.html diakses 

pada tggl 24 jam 12.52 

 

 

 

 

https://mutiara-hindu.blogspot.com/2019/12/pengertian-dan-jenis-jenis-hari-suci.html

