Jumal Studi Agama dan Sosiologi Agama

EISSN3123-6359

https://ejournalarsypersada.com/index.php/sosioagama/index

Sejarah Masuknya
Perkembangannya

Ajaran Agama Hindu Di Indonesia

Khoirotun Nisa Aulia!, Aulia Rifki Nasution?, Muhammad Akhir Harahap®

Fakultas Ushuluddin Dan Studi Islam , Universitas Islam Negeri Sumatra Utara Medan

Keywords:
Sejarah Masuknya Hindu di
Indonesia, Perkembangan Hindu
di Sumatera Utara; Hari Raya
Besar Hindu.

Author’s email:
Khoirotunnisa021005@gmail.com,auliarifki2

072@gmail.com akhirharahapmuhammad@g
1

mail.com

Abstrak

Penelitian ini mengkaji perkembangan historis dan
penyebaran ajaran Hindu di Indonesia dengan penekanan
khusus pada wilayah Sumatera Utara, terutama kawasan
Tapanuli dan Kota Medan. Selain menyoroti aspek
historis, penelitian ini juga membahas konsep-konsep
teologis utama dalam agama Hindu, seperti pemahaman
tentang ketuhanan, peran simbolik dewa dan dewi, serta
makna hari-hari suci dalam praktik keagamaan. Penelitian
ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
deskriptif-historis dan fenomenologis untuk memperoleh
pemahaman yang komprehensif mengenai dinamika
sejarah serta pengalaman keberagamaan umat Hindu.
Pengumpulan data dilakukan melalui kajian pustaka,
observasi lapangan, dan wawancara mendalam dengan
tokoh agama Hindu serta anggota komunitas Hindu. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa masuknya agama Hindu
ke Nusantara berlangsung secara bertahap, damai, dan
adaptif, terutama melalui jaringan perdagangan maritim
dan jalur sungai yang menghubungkan India dengan
kawasan Asia Tenggara. Penyebaran ajaran Hindu tidak
dilakukan oleh satu tokoh misionaris tertentu, melainkan
melibatkan berbagai kelompok sosial, seperti kaum
Brahmana yang berperan dalam ritual keagamaan, Waisya
dalam aktivitas perdagangan, Ksatria yang berkaitan
dengan  kekuasaan  politik, raja-raja  lokal yang
menginstitusionalisasi praktik Hindu, serta pendeta lokal
yang menyesuaikan ajaran Hindu dengan budaya
setempat. Di wilayah Tapanuli, penyebaran Hinduisme
memiliki keterkaitan erat dengan peran strategis sungai
sebagai jalur transportasi utama dan pusat kehidupan
sosial, sebagaimana dibuktikan oleh tinggalan arkeologis
seperti kompleks Candi Padang Lawas.

Dan

44


https://ejournalarsypersada.com/index.php/sosioagama/index
mailto:Khoirotunnisa021005@gmail.com
mailto:auliarifki2072@gmail.com
mailto:auliarifki2072@gmail.com
mailto:akhirharahapmuhammad@gmail.com
mailto:akhirharahapmuhammad@gmail.com

Pendahuluan

Indonesia terkenal sebagai sebuah negara yang memiliki kekayaan beragam agama, budaya, dan
kepercayaan. Keberagaman ini terbentuk melalui sejarah yang panjang, dipengaruhi oleh kedatangan
berbagai ajaran keagamaan dari luar wilayah Nusantara. Agama Hindu termasuk salah satu keyakinan yang
memiliki dampak signifikan dalam perkembangan peradaban dan budaya Indonesia di masa lalu. Jejak
pengaruh Hindu dapat ditemukan di berbagai bidang kehidupan masyarakat, seperti sistem pemerintahan
kerajaan, seni dan budaya, sastra, serta peninggalan sejarah dalam bentuk prasasti dan bangunan ibadah.
Kehadiran ajaran Hindu di Indonesia tidak bisa terpisahkan dari interaksi dagang antara India dan
Nusantara yang telah terjadi selama ribuan tahun. Posisi geografis Indonesia yang strategis menjadikannya
sebagai jalur utama dalam perdagangan internasional, terutama jalur laut yang menghubungkan India, Asia
Tenggara, dan Cina. Melalui kegiatan perdagangan ini, ajaran Hindu mulai diperkenalkan secara bertahap
kepada masyarakat di Nusantara. Selain perdagangan, faktor budaya, politik, dan sosial juga berperan
dalam mempercepat penerimaan ajaran Hindu di Indonesia. Dalam kajian sejarah, terdapat sejumlah
pandangan tentang bagaimana agama Hindu masuk ke Indonesia, seperti teori Waisya, Brahmana, dan
Ksatria. Pandangan-pandangan ini menunjukkan bahwa penyebaran agama Hindu
melibatkan beberapa kelompok ~ dengan ~ peran  yang  berbeda, bukan  hanya diurus oleh
satu kelompok saja. Ini menunjukkan bahwa penerimaan dan perkembangan ajaran Hindu di
Indonesia merupakan proses yang rumit dan dinamis. Seiring waktu, ajaran Hindu tidak
hanya tumbuh di Pulau Jawa dan Bali, tetapi juga menyebar ke daerah lain, termasuk Pulau Sumatera. Di
Sumatera Utara, khususnya di Tapanuli, pengaruh Hindu berkembang melalui jalur sungai yang pada masa
itu menjadi saluran utama untuk perdagangan dan komunikasi.

Jalur-jalur sungai ini menghubungkan kawasan pesisir dengan daerah pedalaman, sehingga
memudahkan interaksi budaya dan kepercayaan antara pendatang dan penduduk setempat.
Perkembangan ajaran Hindu di Sumatera Utara kemudian meluas ke Kota Medan. Medan, yang menjadi
pusat perdagangan dan pertanian selama era kolonial, menjadi tempat berkumpulnya berbagai kelompok
masyarakat, termasuk paraimigran dari India dan daerah sekitar Tapanuli. Kondisi ini mendorong
terbentuknya komunitas Hindu yang memelihara ajaran dan tradisi keagamaan mereka sambil beradaptasi
dengan lingkungan Dari konteks tersebut, penlitian ini sangat signifikan untuk memahami sejarah
kedatangan ajaran Hindu di Indonesia serta perkembangannya hingga tingkatan lokal, terutama di Kota
Medan. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan pemahaman yang lebih jelas mengenai dinamika
penyebaran agama Hindu dan perannya dalam memperkaya keragaman agama dan budaya yang ada di

Indonesia.

Metode Penelitian

45



Penelitian ini menerapkan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-historis dan
fenomenologis. Pemilihan metode ini didasarkan pada tujuan untuk menggali secara rinci proses masuk
dan pertumbuhan ajaran Hindu di Indonesia, terutama di daerah Sumatera Utara (Tapanuli dan Medan),
serta untuk menganalisis konsep ketuhanan dan praktik keagamaan Hindu berdasarkan sumber-sumber

sejarah dan keyakinan para pengikutnya

PEMBAHASAN
1. Sejarah Kedatangan dan Penyebaran Ajaran Hindu di Indonesi

Agama Hindu berasal dari India dan berkembang sejak sekitar 1500 SM. Hubungan antara India dan
wilayah Nusantara terjalin melalui jalur perdagangan laut yang menghubungkan India, Asia Tenggara, dan
Cina. Letak geografis Indonesia yang strategis menjadikannya pusat persinggahan para pedagang asing,
termasuk pedagang dari India. Melalui interaksi perdagangan inilah ajaran Hindu mulai diperkenalkan
kepada masyarakat lokal secara bertahap dan damai.

Agama Hindu dikenal sebagai agama ketiga terbesar di dunia setelah Kristen dan Islam, dengan
jumlah pengikut sekitar satu miliar orang, di mana populasi Hindu paling banyak terdapat di India. Agama
ini memiliki sejarah yang sangat panjang, tercatat lebih dari 4000 tahun yang lalu. Berbeda dengan agama-
agama lain, Hindu tidak mendasarkan dirinya pada satu Nabi, tidak menyembah satu dewa tertentu, tidak
memiliki satu filosofi tunggal, tidak menjunjung satu ritual keagamaan, dan tidak didirikan oleh satu tokoh
utama karena agama ini merupakan gabungan dari berbagai filsafat serta tradisi spiritual yang beragam,
tetapi saling berkaitan.

Terdapat berbagai teori dan pandangan mengenai masuknya Agama Hindu ke tanah air indonesia ini :

1. Krom (seorang ilmuwan Belanda) : mengemukakan Teori Waisya. Dalam karya tulisnya yang
berjudul Hindu Javanesche Geschiedenis, ia menyatakan bahwa pengaruh Hindu masuk ke
Indonesia secara damai melalui interaksi yang dilakukan oleh kalangan pedagang (waisya) dari
india.

2. Mookerjee (ahli — India tahun 1992) : mengungkapkan bahwa masuknya pengaruh Hindu ke
Indonesia dilakukan oleh para pedagang India dengan armada yang besar. Setelah tiba di pulau
jawa (indonesia) , mereka mengembangkan koloni dan mendirikan kota-kota sebagai sarana
untuk memperluas bisnis mereka. Dari lokasi tersebut mereka sering berhubungan dengan india,
kontak yang berlangsung lama ini menyebabkan penyebaran agama hindu di indonesia .

3. Moens dan Bosch (para ahli dari Belanda) : mengungkapkan bahwa kontribusi kelompok
Ksatria sangat signifikan dalam proses penyebaran agama Hindu dari India ke Indonesia. Hal ini
juga  berlaku untuk dampak budaya Hindu yang dibawa oleh para pemuka

agama Hindu dari India ke wilayah Indonesia.



4. Data warisan Sejarah Indonesia: Catatan mengenai warisan sejarah menyebutkan bahwa Rsi
Agastya memperkenalkan agama Hindu dari India ke Indonesia, Informasi ini diperoleh dari
sejumlah prasasti yang ada di Jawa dan lontar-lontar di Bali, yang mengindikasikan bahwa Sti
Agastya menyebarkan ajaran hindu dari india menuju indonesia melalui sungai gangga, yamuna
wilayah selatan india, dan daerah india belakang. (Muslim, 2012)

Di Indonesia, Hindu menjadi agama ketiga terbesar dengan sekitar 4. 0120. 116 pengikut atau 1,69%
dari total populasi. Agama Hindu diakui secara resmi oleh pemerintah pada tahun 1962. Masuknya
agama Hindu ke Indonesia tidak dibawa oleh satu tokoh tertentu, melainkan melalui proses yang panjang
dan bertahap. Penyebaran agama Hindu terjadi melalui interaksi perdagangan, budaya, dan politik antara
masyarakat India dan Nusantara. Oleh karena itu, tokoh pembawa agama Hindu di Indonesia lebih tepat
dipahami sebagai kelompok masyarakat yang memiliki peran penting dalam penyebarannya. Tokoh
utama dalam penyebaran agama Hindu adalah kaum Brahmana atau pendeta Hindu. Kaum Brahmana
memiliki pengetahuan mendalam tentang ajaran Weda dan ritual keagamaan. Mereka datang ke
Nusantara atas undangan raja-raja lokal untuk memimpin upacara keagamaan dan penobatan raja. Peran
kaum Brahmana terlihat dari penggunaan bahasa Sanskerta dan huruf Pallawa dalam prasasti-prasasti
awal di Indonesia. Selain Brahmana, kaum Waisya juga berperan sebagai pembawa agama Hindu. Kaum
Waisya merupakan pedagang India yang datang ke Indonesia melalui jalur perdagangan laut. Dalam
aktivitas dagang, mereka berinteraksi dengan masyarakat lokal dan secara tidak langsung
memperkenalkan ajaran serta tradisi Hindu. Melalui hubungan sosial dan perkawinan, ajaran Hindu
semakin dikenal dan diterima oleh masyarakat Nusantara. Kelompok lain yang berperan adalah kaum
Ksatria, yaitu bangsawan atau prajurit dari India. Menurut teori Ksatria, mereka datang ke Indonesia
akibat konflik politik di India dan kemudian mendirikan kerajaan bercorak Hindu. Walaupun teori ini
masih diperdebatkan, pengaruh ksatria terlihat dari munculnya kerajaan-kerajaan Hindu seperti Kutai
dan Tarumanegara.Peran penting juga dimainkan oleh raja-raja lokal Nusantara yang telah memeluk
agama Hindu. Raja-raja seperti Mulawarman di Kutai dan Purnawarman di Tarumanegara berperan

besar dalam mengembangkan dan menyebarkan agama Hindu kepada rakyatnya.

Dengan dukungan kekuasaan raja, agama Hindu berkembang pesat dan menjadi agama kerajaan.
Selain itu, muncul pula pendeta dan resi lokal yang menyebarkan ajaran Hindu dengan menyesuaikannya
dengan budaya setempat. Hal ini menyebabkan agama Hindu di Indonesia berkembang secara khas dan
berbeda dengan Hindu di India. Dengan demikian, tokoh pembawa agama Hindu di Indonesia bukanlah
individu tertentu, melainkan gabungan dari kaum Brahmana, Waisya, Ksatria, raja-raja lokal, serta
pendeta Nusantara. Kerja sama berbagai pihak inilah yang membua agama Hindu dapat berkembang

dan memberi pengaruh besar terhadap peradaban Indonesia. (wijaya, 2018) dapat diambil

47



suatu kesimpulan bahwa agama Hindu tiba diIndonesia melalui para pedagang dari India
yang berkunjung ke tanah air.

Pengaruh dari perdagangan sangat besar untuk menjadi sarana dalam menyebarkan agama serta
budaya pada masa itu , bahkan hingga kini. Seiring dengan tumbuhnya agama Hindu di berbagai area
di nusantara, ajaran agama hindu juga mencpai pulau sumatra Catatan sejarah mengindikasikan bahwa
Sumatera sudah  terpapar pengaruh ~ Hindu  sejak zaman  yang  sangat awal,  terutama
melalui kegiatan perdagangan dan interaksi budaya dengan India. Hal ini dapat
diamati dari keberadaan kerajaan-kerajaan yang dipengaruhi oleh hindu buddha di Sumatera, seperti
Kerajaan Melayu dan pengaruh Hindu di Tapanuli serta daerah sekitarnya. Penyebaran agama Hindu di
Tapanuli berkaitan erat dengan peran sungai sebagai jalur transportasi dan perdagangan pada masa
lampau. Sebelum adanya jalur darat yang ada saat ini, sungai-sungai besar di Sumatera Utara berfungsi
sebagai pusat kehidupan masyarakat, baik dalam hal mobilitas penduduk maupun pertukaran budaya
dan keyakinan.

Penyebaran agama Hindu di Tapanuli berkaitan erat dengan peran sungai sebagai jalur transportasi
dan perdagangan pada masa lampau. Sebelum adanya jalur darat yang ada saat ini, sungai-sungai besar
di Sumatera Utara berfungsi sebagai pusat kehidupan masyarakat, baik dalam hal mobilitas penduduk
maupun pertukaran budaya dan keyakinan.Daerah Tapanuli yang pertama kali terpengaruh oleh agama
Hindu adalah Tapanuli Selatan, terutama di sekitar aliran Sungai Barumun dan Sungai Batang
Pane. Sungai-sungai ini menghubungkan daerah pedalaman Tapanuli dengan pesisir timur Sumatera,
sehingga mempermudah kedatangan pedagang dan imigran dari luar, termasuk dari India. Melalui jalur-
jalur sungai ini, ajaran Hindu secara perlahan diperkenalkan kepada masyarakat setempat. Indikasi
yang kuat mengenai penyebaran agama Hindu di Tapanuli Selatan dapat ditemukan pada kompleks
percandian Padang Lawas, yang berada di sepanjang aliran Sungai Barumun. Situs Padang Lawas m
erupakan peninggalan bersejarah yang bercirikan Hindu-Buddha dan menunjukkan bahwa wilayah ini
pernah pusat kegiatan keagamaan di masa lampau. Keberadaan candi tersebut menunjukkan bahwa
ajaran Hindu telah berkembang dan dipraktikkan oleh masyarakat setempat, terutama
oleh kalangan elite dan penguasa lokal.

Perkembangan agama Hindu di Medan merupakan bagian dari proses panjang masuknya agama ini ke
Indonesia dan Sumatera. Selama masa kolonial Belanda, Medan yang merupakan daerah yang
mengalami pertumbuhan pesat, menjadi pusat perdagangan dan perkebunan yang menarik orang-
orang dari berbagai wilayah, termasuk India dan Tapanuli. Megrasi tersebut membawa teradisi dan
ajaran Hindu yang kemudian berkembang di dalam komunitas kota. Umat Hindu di Medan berasal
dari beragam latar ~ belakang,  baik yang keturunan ~ India ~ maupun penduduk lokal ~ yang
memiliki ikatan sejarah  dan budaya dengan Tapanuli. Seiring waktu, agama Hindu di

Medan berkembang sebagai  agama  komonitas ~ yang  tetap ~ mempertahankan  ajaran



hindu, tetapi juga beradaptasi dengan keadaan sosial dan budaya di sekitarnya. Ini menunjukkan bahwa
perkembangan agama Hindu di Medan merupakan bagian penting dari sejarah panjang penyebaran
agama Hindu di Indonesia

Dewa Dewi dalam Kepercayaan Agama Hindu

Dalam keyakinan Hindu, adopsi terthadap dewa dan dewi adalah elemen yang signifikan dalam
teologi. Namun, penting untuk dicatat bahwa Hindu tidak menganggap adanya banyak Tuhan,
melainkan satu Tuhan Yang Tunggal, yang dikenal sebagai Brahman. Dewa dan dewi dilihat sebagai
wujud atau bentuk kekuatan , brahman dalam berbagai dimensi kehidupan. Dengan demikian, dewa-
dewi bukanlah tuhan yang berbeda melainkan cara bagi umat manusia untuk memahami dan
mendekatkan diri kepada Tuhan melalui berbagai karakteristik-Nya.Brahman bersifat transendental (
melebihi segala bentuk ) sehingga sulit untuk dipahami secara langsung oleh manusia. Oleh sebab itu,
Brahman diungkapkan melalui berbagai bentuk yang dikenal sebagai Dewa dan Dewi. Dalam tradisi
Hindu,

Dewa dan Dewi bukanlah entitas Tuhan yang terpisah, melainkan merupakan manifestasi
dari kekuasaan dan sifat-sifat dari Tuhan. Setiap Dewa dan Dewi memiliki peran, simbol,
dan fungsi tertentu yang mencerminkan aspek-aspek ketuhanan, seperti penciptaan, pemeliharaan,
kebijaksanaan, kasih, keadilan, serta penghancuran yang membawa pembaruan. Salah satu gagasan
penting dalam agama Hindu  adalah  Trimurti, yang  terdiri  dari tiga wujud utama  Tuhan

yang menjalankan tugas yang berlainan (Sokah, 1991)

1. Dewa Berahma :

Kata Brahma berarti: yang mengalami pertumbuhan, perubahan, evolusi, yang semakin besar,
yang melimpah dari dirinya sendiri. Dalam beberapa referensi, Nama Dewa Brahma dikaitkan
dengan nama Varuna (air). Berdasarkan Kitab Satapatha Brahmana, dijelaskan bahwa Dewa
Brahma adalah yang menciptakan, menempatkan, dan memberikan tugas kepada para dewa
dan dewi yang lain Dewa Brahma digambarkan sebagai sosok dewa dengan empat wajah yang
menghadap ke berbagai arah (Caturmukha Brahma), yang melambangkan kekuasaan atas Catur
Weda, Catur Yuga (empat siklus waktu), dan Catur Warna (empat kategori masyarakat
berdasarkan kemampuan). Ia  digambarkan sebagai  seorang  pria  tua berambut putih
yang mencerminkan leluhur dari semesta, memiliki empat tangan yang memegang benda-
benda seperti :

1. Aksamala/tasbih: melambangkan konsep yang tidak memiliki awal atau akhit.

2. Sruk (sendok besar) dan Surva (sendok biasa) yang menjadi simbol dari upacara yajna.
3. Kamandalu/kendi melambangkan keabadian.
4

Pustaka yang merupakan simbol dari pengetahuan.

49



Padma (lotus) Merah yang melambangkan kesucian jiwa dan raga Arca Brahma Di Candi

Prambanan, indonesia Dewa  Brahma berdampingan dengan  Dewi  Saraswati, dewi

Pengetahuan. Hal ini menunjukkan makna tersirat bahwa sebuah ciptaan atau karya yang tidak

didasari oleh pengetahuan adalah sesuatu yang sia-sia.

2. Dewa Wisnu

Penjelasan klasik menyebutkan bahwa istilah  Visnu berasal dari bahasa Sanskerta, dengan
akar kata vi§, yang berarti "menyatakan keberadaan", "masuk", dan juga "mengisi" — menurut
Regweda. Istilah Wisnu dapat diartikan sebagai: "Sesuatu yang mengisi segala sesuatu". Pengamat
Weda, Yaska, dalam karyanya Nirukta, menjelaskan Wisnu sebagai vishnu vishateh ("sesuatu yang
memasuki segalanya"), dan yad vishito bhavati tad vishnurbhavati (yang menunjukkan bahwa apa
pun yang tidak terikat oleh belenggu tersebut adalah Wisnu). banyak yang menyebut nama Wisnu di
antara dewa-dewi lainnya. Dalam kitab Weda, Dewa Wisnu disebutkan sebanyak 93 kali. Ia
sering kali muncul bersama Indra, yang membantunya mengalahkan Wretra, dan bersamanya ia
meminum Soma. Kedekatannya dengan Indra membuatnya dianggap sebagai saudara. Dalam Weda,
Wisnu tidak dianggap sebagai salah satu dari delapan Aditya, melainkan sebagai pemimpin
mereka. Karena ia mampu melangkah di tiga alam, Wisnu dikenal dengan sebutan Tri-wikrama atau
Uru-krama untuk langkahnya yang luas. Langkah pertamanya di bumi, langkah keduanya di langit, dan
langkah ketiganya di dunia yang tidak dapat dilihat oleh manusia, yaitu di surga. Dalam kitab Purana,
Wisnu sering kali muncul dan dan bertransformasi menjadi seorang Awatara, seperti Rama dan Kresna
(cerita Hindu). Dalam inkarnasinya tersebut, Wisnu berfungsi sebagai manusia yang superior. Yang
paling terkenal dengan Wisnu adalah senjata cakra dan warna kulitnya yang
biru tua. Dalam pemikiran Waisnawa, Wisnu disebutkan memiliki berbagai bentuk atau aspek

tertentu. Dalam pemikiran Waisnawa, Wisnu memiliki enam sifat ketuhanan yang utama:






1. Jnana: pengetahuan tentang segala yang terjadi di alam semesta

2. Aishvarya: kekuasaan absolut, tidak ada yang bisa mengendalikannya

3. Shakti: memiliki kemampuan untuk menjadikan yang mustahil menjadi mungkin

4. Bala: kekuatan yang sangat besar, mampu menanggung segalanya tanpa keletthan

5. Virya: kekuatan spiritual sebagai jiwa suci dalam setiap makhluk

0. Té¢jas: memberikan cahaya spiritual kepada seluruh makhluk
Dewa Wisnu merupakan representasi dari Tuhan yang Maha Kuasa. Wisnu hadir di setiap manifestasi
dalam seluruh alam semesta, di setiap manusia, setiap hewan, setiap tumbuhan, setiap dewa,
setiap lokasi, serta di setiap atom di seluruh jagat raya

3. Dewa Siwa
Berdasarkan ajaran agama Hindu, Dewa Siwa adalah dewa yang memiliki peran sebagai

penghacur, di mana dalam konteks ini beliau berfungsi untuk menghapus segala hal yang sudah usang
dan  tidak pantas  untuk berada di  duniainilagi  sehingga perlu  dikembalikan ke
tempat asalnya. Dalam buku ensiklopedia daring dijelaskan bahwa Dewa siwa digambarkan dengan
empat tangan, di mana setiap tangan memegang trisula, cemara, tasbih/genitri, dan kendi. Beliau juga
digambarkan memiliki tiga mata (tri netra), dihiasi bulan sabit (ardha chandra) di bagian kepala,
mengenakan busana dari  kulit macan, perhiasan leher ular kobra, dan memiliki kendaraan lembu
Nandini Dalam tradisi Hindu, Dewa Siwa adalah salah satu dewa utama yang memiliki peran signifikan
dalam ibadah. dikenal sebagai dewa penuntun, dewa Siwa berada dalam struktur trimurti, di mana
peroses penuntunan ini tidak sekadar penghancuran, tetapi lebih kepada penyucian dan peremajaan
demi tercapainya keseimbangan alam semesta. Dewa Siwa dilihat oleh umat Hindu sebagai simbol
kekuatan spiritual, pengendalian diri, dan kehidupan yang asketis. Maka dari itu pemujaan kepada dewa
siwa sangat terlihat jelas, baik melalui patung maupun simbol melalui patung maupun simbol lingga,
yang di artikan sebagai tanda energi ilahi dan kekuatan penciptaan .Dalam hubungan erat dengan Dewa
Siwa, umat Hindu juga memberikan perhatian besar kepada Dewa Ganesha, yang merupakan putra
Dewa Siwa dan Dewi Parwati.

Dewa ganesha dihormati sebagia dewa yang berkaitan dengan kebijaksanaan, kecerdasaan, serta
penghalang segala rintangan dalam aktivitas keagamaan orang Hindu, Ganesha
sering disembah terlebih dahulu sebelum memulai kegiatan penting, seperti upacara keagamaan,
pendidikan, atau pekerjaan. Hal ini menunjukkan bahwa Dewa Ganesha dianggap memiliki kedekatan
yang kuat dengan kehidupan sehari-hari manusia. Penampilan Ganesha yang memiliki kepala gajah
mengandung makna simbolis, yaitu kebijaksanaan, kecerdasan, serta kemampuan berfikir yang
mendalam, yang merupakan nilai-nilai fundamental dalam ajaran hindu. Sementara itu, meski secara

teologis Dewa Brahma merupakan bagian dari Trimurti sebagai dewa pencipta, dalam

48



praktik ibadah umat  Hindu terlihat bahwa Dewa Brahma tidak terlalu banyak dipuja dan
jarang ditemui di kuil-kuil.

Penelitian dan pemahaman di kalangan umat hindu mengaitkan hal ini dengan kisah-kisah dalam
mitologi Hindu yang memperlihatkan bahwa Dewa Brahma pernah menunjukkan sifat sombong dan
tidak menghargai dewa Siwa. Karena sikap tersebut diyakini Dewa Brahma terkena kutukan yang
menyebabkan pemujaannya jadi terbatas. Pandangan ini menunjukkan bahwa umat Hindu tidak
hanya mempertimbangkan dewa  berdasarkan  fungsi kosmik,  tetapi juga  nilai  moral
dan teladan spiritual yang diajarkan. Dewa Siwa dan Dewa Ganesha dianggap lebih mencerminkan
sifat rendah hati, keebijaksanaan dan pengendalian diri kebijaksanaan, dan pengendalian diri, sehingga
lebih dominan dalam praktik ibadah

3. Hari Raya Besar dalam Agama Hindu

Dalam ajaran Hindu, hari raya besar keagamaan memiliki peranan yang sangat penting sebagai
sarana untuk meningkatkan spiritualitas, melakukan penyucian diri, serta menjaga keharmonisan
hubungan antara manusia, alam, dan Tuhan. Penetapan hari raya besar dalam tradisi Hindu umumnya
didasarkan pada sistem penanggalan kalender Saka dan Pawukon, yang berlandaskan pada peredaran
bulan serta konsep kosmologi Hindu. Perayaan hari raya besar ini tidak hanya bersifat ritual semata,
tetapi juga mengandung makna filosofis, etis, dan teologis yang mendalam bagi kehidupan umat Hindu.
Setiap hari raya mengajarkan nilai-nilai pengendalian diri, introspeksi moral, rasa syukur, serta upaya
menjaga keseimbangan kosmis. Jenis dan penyebutan hari raya besar dalam agama Hindu dapat
berbeda-beda tergantung pada wilayah dan tradisi lokal tempat agama Hindu berkembang. Beberapa
hari raya besar yang dikenal dalam tradisi Hindu antara lain Nyepi, Galungan, Kuningan, Saraswati,

Pagerwesi, Sivaratri, Navaratri, Divali, Guru Purnima, Holi, dan Makara Sankranti.

1. Hari Raya Nyepi
Hari Raya Nyepi merupakan salah satu hari raya besar dalam agama Hindu yang paling dikenal,
khususnya di Indonesia. Perayaan Nyepi menandai awal Tahun Baru Saka dan memiliki tujuan utama
untuk melakukan penyucian diri, baik secara lahir maupun batin, serta menjaga keharmonisan antara
manusia, alam, dan Tuhan. Melalui perayaan Nyepi, umat Hindu melaksanakan rangkaian ritual yang
mengandung nilai introspeksi dan pengendalian diri, seperti Catur Brata Penyepian. Praktik ini
bertujuan untuk membersihkan diri dari kesalahan dan kekhilafan yang telah terjadi selama satu tahun
sebelumnya, sehingga umat Hindu dapat memulai tahun baru dengan keadaan spiritual yang lebih
bersih dan seimbang.
2. Hari Raya Galungan

Hari Raya Galungan merupakan perayaan keagamaan yang melambangkan kemenangan
Dharma (kebaikan) atas Adharma (keburukan). Istilah Galungan berasal dari bahasa Jawa Kuno yang

bermakna kemenangan atau keberhasilan dalam perjuangan moral dan spiritual.

49



a.

Perayaan Hari Raya Galungan dilaksanakan setiap Rabu Kliwon Wuku Dungulan dalam kalender
Pawukon. Momentum Galungan mengajak umat Hindu untuk melakukan refleksi diri terhadap
perilaku dan tindakan sehari-hari, serta meneguhkan kembali komitmen untuk menegakkan nilai-nilai
kebaikan dalam kehidupan
Hari Raya Kuningan

Hari Kuningan merupakan sebuah perayaan untuk menyampaikan rasa syukur kepada nenek
moyang atas semua pengorbanan yang telah mereka berikan kepada kita. Istilah kuningan itu sendiri
berarti mencapai kemajuan speritual melalui refleksi diri untuk menghindari bahaya Perayaan Hari
Kuningan berlangsung setiap hari Sabtu Kliwon pada Wuku Kuningan. Pada hari itu kita melakukan
ibadah untuk mendoakan agar para leluhur kita tetlepas dari segala kesalahan.
Hari Rraya Saraswati

Mengacu pada Vilondo, festival Saraswati dirayakan oleh umat Hindu sebagai momen

munculnya pengetahuan. Dalam kesempatan ini, umat hindu menyajikan persembahan untuk dewi
saraswati , yang merupakan dewi ilmu dan seni. Persembahan biasanya diletakkan di atas tumpukan
buku, karena buku merupakan sumber pengetahuan.
Hari Raya Pagerwesi

Hari Pagerwesi adalah suatu perayaan yang bertujuan untuk mengenang Sang Hyang Widhi
sebagai Sang Hyang Pramesti Guru, pengajar alam semesta dan guru bagi seluruh makhluk. Istilah
"pagerwesi" memiliki arti pagar dari logam besi. Perayaan ini mengingatkan kita untuk melindungi diri
dan keluarga dari segala gangguan dengan melakukan sembahyang kepada Sang Hyang Widhi sebagai
Hyang Pramesti Guru. Datum Hari Pagerwesi jatuh pada Rabu Kliwon dalam Wuku Sinta. Pada
hari tersebut, Sang Hyang Pramesti Guru melakukan yoga. Dengan berdoa
pada Hari Pagerwesi, kita sebenarnya meminta bimbingan dari-Nya sebagai Guru kita. Umat Hindu
tidak memiliki satu hari tertentu dalam seminggu yang diwajibkan untuk berkumpul bersama secara
publik seperti halnya agama lainnya. Ibadah Hindu dapat dilaksanakan kapan saja, dengan fokus pada
kegiatan pemujaan pribadi setiap hari di rumah serta menghadiri pura pada hari-hari suci tertentu sesuai

dengan kalender Hindu (terutama kalender Bali).

Ibadah Sehari-hari (Tti Sandhya)
Ibadah sehari-hari yang diwajibkan bagi semua umat Hindu dikenal sebagai Tri Sandhya. Kegiatan
ini dilakukan tiga kali dalam sehari pada waktu-waktu peralihan yang penting, baik di tempat ibadah
di rumah (palinggih/merajan) atau di pura:

1. Pagi hari (sekitar pukul 06. 00): Dikenal sebagai Pratah Savanam, dilaksanakan saat fajar.



2. Tengah hari (sekitar pukul 12. 00): Dikenal sebagai Madyana Savanam, dilaksanakan
ketika matahari bersinar tepat di atas kepala.
3. Sore atau senja (sekitar pukul 18. 00): Disebut Sandhya Savanam, dilaksanakan saat
matahari mulai terbenam.
Ibadah tersebut bertujuan untuk memuja Sang Hyang Widhi Wasa (Tuhan Yang Maha Esa) serta

para dewa-dewi, dan juga untuk membersihkan diri secara spiritual.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis yang dilakukan, dapat disimpulkan bahwa masuknya dan berkembangnya
agama Hindu di Indonesia merupakan proses yang berlangsung lama, damai, dan bertahap melalui
interaksi dalam perdagangan, budaya, serta politik antara India dan kepulauan Nusantara. Agama
Hindu tidak diperkenalkan oleh satu individu tertentu, melainkan oleh berbagai kelompok seperti
Brahmana, Waisya, Ksatria, raja-raja daerah, dan pendeta serta resi dari Nusantara yang berperan sesuai
dengan konteks pada waktu itu. Keberadaan kerajaan-kerajaan beraliran Hindu, penggunaan bahasa
Sanskerta dan huruf Pallawa dalam prasasti, serta temuan arkeologis seperti lokasi percandian Padang
Lawas menjadi bukti kuat bahwa ajaran Hindu telah mengakar dalam kehidupan masyarakat Indonesia
sejak zaman dahulu. Di kawasan Sumatera, terutama di Tapanuli dan Medan,

penyebaran agama Hindu sangat dipengaruhi oleh jalur sungai yang digunakan untuk perdagangan
dan interaksi budaya. Dalam hal teologis, agama Hindu menekankan keyakinan kepada satu Tuhan
Yang Maha Esa, yaitu Brahman, yang terwujud dalam berbagai dewa sebagai representasi dari sifat dan
kekuasaan-Nya. Konsep Trimurti (Brahma, Wisnu, dan Siwa) menggambarkan keseimbangan kosmis
antara proses penciptaan, pemeliharaan, dan peleburan. Praktik pemujaan yang utama kepada Dewa
Siwa dan Dewa Ganesha menunjukkan penekanan nilai-nilai moral, kebijaksanaan, pengendalian diri,
dan spiritualitas dalam praktik Hindu. Hari-hari suci dalam agama Hindu, seperti Nyepi, Galungan,
Kuningan, Saraswati, dan Pagerwesi, memiliki makna filosofis dan spiritual yang dalam sebagai cara
untuk membersihkan diri, introspeksi moral, dan mengharmonisasikan hubungan antara manusia,
alam, dan Tuhan. Selain itu, ibadah rutin melalui Tri Sandhya menunjukkan bahwa spiritualitas Hindu
tidak hanya terfokus pada perayaan tertentu, tetapi juga diperlihatkan dalam praktik keagamaan yang
dilakukan secara harian. Dengan demikian, agama Hindu di Indonesia berkembang dengan cara yang
khas melalui akulturasi dengan budaya lokal, menciptakan corak Hindu Nusantara yang unik dan tetap
relevan hingga kini, termasuk dalam kehidupan umat Hindu di Kota Medan.
DAFTAR PUSTAKA
Gateri, Barat Laut (2021). Makna hari raya nyepi sebagai peningkatan spiritual. Kampung

Pengyang , 19 (2), 150-162

51



Mujahidah, A., & Rumah, PP Se¢arah Agama-agama: Menyelami Agama Kuno dari Timur . Penerbit
Pustaka Rumah Clnta.

Muslimin, Akulturasi Agama HinduHindn di Indonesia, Jurnal Studi Lintas Agama 7, no. 2 (2012), HIm
63

Prabhupada, ABS (1972). Bbagavad-Gita sebagaimana adanya (hlm. 104). Los Angeles: Bhaktivedanta
Book Trust.

Radjiman widjaja, menelik sejarah perkembangan agama di indonesia,): Journal of Religious and Socio-
Cultural, 3(2), Hlm 164

Sadewa, KIG, Adnyana, IW, & Yudha, IMB (2024). Interpretasi Karakteristik Dewa Siwa Sebagai
Inspirasi Seni Lukis. Cita Kara: Jurnal Penciptaan Dan Pengkayian Seni Murni , 4 (2), 215-
221.

Sokah, UA (1991). Abdurrahman III dan Sultan Akbar (Suatu Studi Perbandingan). A/-Jami'ab:
Jurnal Kajian Islam , (44), 78-101.

Surpi, NK (2023). Dasar-Dasar Pembelajaran Weda . PT. Dharma Pustaka Utama.

Suryani, K. (2024). Ritual Mecaru sebagai Upaya Harmonisasi Kosmis: Tinjauan Ekoteologi
Hindu. SRUTL: Jurnal Agama Hindu , 5 (1), 52-61.

https://mutiara-hindu.blogspot.com/2019/12/pengertian-dan-jenis-jenis-hari-suci.html diakses

pada tggl 24 jam 12.52

52


https://mutiara-hindu.blogspot.com/2019/12/pengertian-dan-jenis-jenis-hari-suci.html

